Revista

Brasileira de -
Historia das  "*>*°
Religides

SAO LUIS-MA | VOLUME 18 | NUMERO 54 | SETEMBRO-DEZEMBRO 2025

CHAMADA TEMATICA - As experiéncias do catolicismo no continente americano no longo século XIX
e a modernidade na lgreja Catolica

@ https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27450

El reinado social de Jesucristo v el
renacimiento catélico argentino

Roberto Di Stefano

Conicet/Instituto de Historia Argentina y
Americana “Dr. Emilio Ravignani”, Facultad
de Filosofia y Letras, Universidad de
Buenos Aires.

@ https://orcid.org/0009-0009-8892-7110

® distefanoster@gmail.com

RECEBIDO | 22 set. 2025 - APROVADO | 5 dez. 2025
- sencs - G o
(oo s NI o ocarss  FAPEMA


https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27450
https://orcid.org/0009-0009-8892-7110

Resumen: Durante los pontificados de Pio Xl y de Pio XII el catolicismo argentino vivié su época de oro: se multi-
plicaron las didcesis y las parroquias, crecieron las ordenaciones sacerdotales, se crearon organizaciones laicales
masivas —en particular la Accion Catolica, en 1931y proliferaron las publicaciones de libros y revistas. Este articulo
propone llamar la atencién sobre aspectos de este “renacimiento catdlico” que, curiosamente, hasta ahora no han
sido concitado la atencion de los historiadores: los fundamentos teolégicos, biblicos, pastorales, devocionales y
liturgicos de ese fenémeno histérico que fue, en definitiva, y antes que nada, un fenémeno religioso.

Palabras clave: Argentina; Renacimiento catdlico; Teologia; Liturgia; Biblia.

The Social Reign of Jesus Christ and the Argentine Catholic Revival

Abstract: During the pontificates of Pius XI and Pius XlIl, Argentine Catholicism experienced its golden age: the
number of dioceses and parishes multiplied, priestly ordinations increased, masse-scale lay organizations were
created — notably Catholic Action, in 1931 - and the publication of books and magazines proliferated. This article
aims to draw attention to aspects of this “Catholic revival” that, curiously, have not yet attracted the attention of
historians: the theological, biblical pastoral, devotional, and liturgical foundations of this historical phenomenon
that was, ultimately, and above all, a religious phenomenon.

Keywords: Argentina; Catholic Revival; Theology; Liturgy; Bible.

O reinado social de Jesus Cristo e o renascimento catdlico argentino

Resumo: Durante os pontificados de Pio Xl e de Pio XII, o catolicismo argentino viveu sua época de ouro: multiplica-
ram-se as dioceses e as pardquias, cresceram as ordenagdes sacerdotais, criaram-se organizagoes laicais macicas
— em particular a Acdo Catélica, em 1931 — e proliferaram as publicagdes de livros e revistas. Este artigo propoe
chamar a atencdo sobre os aspectos desse “renascimento catélico” que, curiosamente, até agora foram descuida-
dos ou ao menos insuficientemente abordados pelos historiadores: os fundamentos teolégicos, biblicos, pastorais,
devocionais e liturgicos desse fendmeno histérico que foi, em Gltima anélise e antes de mais nada, um fenémeno
religioso.

Palavras-chave: Argentina; Renascimento catdlico; Teologia; Liturgia; Biblia.

Introduccion

La relativa vitalidad que el catolicismo argentino experimenté durante los pontificados de
Pio XI (1922-1939) y Pio XIl (1939-1958) concité el interés de destacados estudiosos a partir
de la década de 1980." Historiadores, sociélogos y antropdlogos han echado luz sobre variados
aspectos del fenémeno: su cronologia, sus alcances y limites; la reorganizacién del laicado, las
sintonias y las tensiones con los autoritarismos de derecha, asi como las transformaciones en la
politica y en la sociedad que lo hicieron posible. Curiosamente, menor atencién han merecido
las facetas mas especificamente “religiosas”. Este articulo se detiene en la nocién de “reinado
social de Jesucristo”, cuya relevancia ha sido senalada, pero cuyos vastos significados y cuyas
multiples implicancias -no sélo politicas- no han recibido la atencién que merecen?

' Dada la vastedad de la bibliografia, me limito a mencionar algunos estudios de referencia: Mallimaci (1992);
Bianchi (1997); Zanatta (1996); Di Stefano e Zanatta (2000); Lida (2009); Zanca (2013).

2 Romero (2010) ha sido un paso importante para entender la relevancia politica de la figura de Cristo Rey.

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Con espiritu propositivo, este articulo rastrea esa polisémica nocion en obras apologéticas y
articulos de la prensa periddica confesional, analiza las citaciones biblicas y los textos litargicos
que se evocaban como su fundamento y explora algunas de sus cristalizaciones pastorales. Intenta
una mirada menos “externa”, mas “emic” del “renacimiento catélico”. Subraya algo que, si se sabe,
tal vez se olvida: las razones que animaban a los catélicos en su guerra contra el liberalismo, el lai-
cismo, los totalitarismos o las izquierdas, antes que politicas fueron de naturaleza teoldgica, sote-
rioldgica y escatoldgica. Encarar el estudio de la Iglesia Catélica con las herramientas conceptuales
y los marcos tedricos de la historia politica deja de lado su autocomprensién y su subjetividad
religiosas. Lo mismo puede decirse de las interpretaciones del “renacimiento” que hacen hincapié
en los cambios en la sociedad y en la cultura de masas, aunque indudablemente contribuyan signi-
ficativamente, al igual que las miradas “politicas”, a echar luz sobre el fenémeno.

Se trata, entonces, de estudiar la recepcion, por parte de los catélicos argentinos de la épo-
ca, de ciertos documentos magisteriales y de textos teoldgicos, biblicos y liturgicos que aludian
-0 se consideraba alusivos- al “reinado social” de Cristo. Ello nos ayudara a comprender mejor
las razones profundas de sus esperanzas, de sus expectativas y de sus luchas; a entender, entre
otras cosas, la l6gica de algunas de las estrategias que desplegaron para la instauracion -o la
restauracion- de una sociedad cristiana. Es sin duda una tarea cuya realizacién excede los es-
fuerzos individuales. Por eso me limitaré a proponer a la atencidon de los historiadores algunas
pistas de investigacion.

El texto se divide en tres paragrafos. El primero expone el sustrato teoldgico del “reinado
social de Cristo” y sus implicancias para la relacion entre la Iglesia Catélica y “el mundo”. El
segundo rastrea diferentes vias a través de las cuales los catdlicos tomaron contacto con la
doctrina de la realeza de Cristo. El ultimo presenta ciertas tensiones y ambivalencias que es
dable detectar en algunas de las estrategias pastorales que se pusieron en acto para expandir al
mundo entero el reino de Dios.

“Es necesario que El reine”: union hipostatica y cristiandad

Desde la década de 1860, la antigua idea de la realeza de Cristo adquirié marcadas connota-
ciones politicas a partir de la novedosa nocidon de “reinado social”. Acufiada en medios europeos
intransigentes -referentes importantes fueron el cardenal Louis Edouard Pie y el jesuita Henry
Ramiere-, la expresion naci6 asociada a la devocion del Sagrado Corazén de Jesus y alcanzé su
mayor desarrollo durante el pontificado de Pio XI, que en 1925 instituyd la fiesta litdrgica de
Cristo Rey.?

En su sentido mas profundo, el “reinado social” se asociaba a una determinada lectura del
desencadenamiento de los eventos apocalipticos. Implicaba, en efecto, la creencia de que la Pa-
rusia, si bien se consideraba cercana, vista la inédita “impiedad del mundo moderno”, podria sin
embargo acaecer luego de un periodo de reconstitucidn de la sociedad confesional, una suerte
de nueva edad de oro, mas cristiana aun que la anorada Edad Media. De ser asi, los creyentes,
en lugar de refugiarse en la oracién y en las practicas ascéticas, debian propagar el mensaje de

|n

3 “La fiesta de Cristo Rey que ha de celebrarse cada afio el domingo ultimo de octubre instituida por la consti-
tucion apostdlica de S. S. Pio XI de 11 de diciembre de 1925”, Estudios, tomo XXX (marzo de 1926), pp. 183-168.
Daniele Menozzi ha realizado aportes luminosos sobre el Sagrado Corazon y Cristo Rey. Por razones de espacio
remito al lector al volumen de sintesis Menozzi (2022).

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Cristo segun la advertencia de Mt 24,14: “Y sera predicado este evangelio del reino en todo el
mundo, para testimonio a todas las naciones, y entonces vendra el fin”.

Cristo detentaba el derecho a reinar sobre todo individuo, familia y sociedad, pero el mundo
lo rechazaba. La rebeldia humana hacia Dios habia engendrado las fuerzas que desde el Rena-
cimiento habian desmantelado la sociedad cristiana: la Reforma protestante, el racionalismo, el
liberalismo, el socialismo, el anarquismo y el comunismo. Esas materializaciones histéricas del
mal no habian buscado sino socavar el reinado de Cristo, combatiendo a la Iglesia -y en particu-
lar al papado- para abolir la religién, o por lo menos para desactivarla encerrandola en las con-
ciencias y en las sacristias. El “reinado social” implicaba reconstituir el imperio de Cristo -y de la
Iglesia- sobre la humanidad. La Edad Media era un modelo de referencia, pero se trataba ahora
de superar sus limitaciones -las intromisiones en la vida de la Iglesia de los principes seculares,
las “supersticiones”, la fragmentacidn religiosa, el restringido marco geografico y cultural que
habia abarcado- para recuperar sus valores en una nueva cristiandad superadora, premisa del
reino mesianico anunciado por las profecias.

El derecho de Cristo a reinar sobre todas las criaturas se basaba en dos enunciados teoldgi-
cos: por un lado, la unién hipostatica, es decir, la unién en la persona de Cristo, sin separacion ni
confusiones, de la naturaleza humana'y de la naturaleza divina; por el otro, en el “derecho de con-
quista” que Jesus habia adquirido sobre la humanidad por la obra de la Redencion. Es decir, Jesus
tenia derecho a reinar sobre toda la creacion por herencia divina -en tanto Segunda Persona de
la Trinidad- y sobre los seres racionales, singularmente, en virtud de la reconstitucion salvifica de
la entera creacién. En palabras del padre dominico Edouard Hugon: “[l]a realeza de Cristo, a titulo
de herencia y en virtud de la unién hipostdtica, se extiende a todas las criaturas sin excepcion [...].
Su realeza a titulo de conquista y por la gracia capital se extiende a todas las criaturas racionales,
especialmente alos hombres, rescatados por su sangre”.* La enciclica Quas Primas, que establecié
en 1925 la fiesta litdrgica de Cristo Rey, expone claramente ambos argumentos:

...la autoridad de Cristo se funda en la admirable unién llamada hipostatica. De donde
se sigue que Cristo no sélo debe ser adorado en cuanto Dios por los angeles y por los
hombres, sino que, ademas, los angeles y los hombres deben sumisién y obediencia a
Cristo en cuanto hombre; en una palabra, por el solo hecho de la unién hipostatica,
Cristo tiene potestad sobre toda la creacidn universal. Por otra parte, ¢hay realidad mas
dulce y consoladora para el hombre que el pensamiento de que Cristo reina sobre no-
sotros, no sélo por un derecho de naturaleza, sino ademas por un derecho de conquista
adquirido, esto es, el derecho de la redencion?” (Pio XI, 1958, p. 500).

De tal manera, la unién hipostatica comportaba la realeza de Cristo también en cuanto hom-
bre. Asi lo explicaba en Buenos Aires el periddico parroquial salesiano El templo de San Carlos
en 1930:

La festividad de Cristo Rey introducida en la Sagrada liturgia de la Iglesia por el Sumo
Pontifice Pio XI [...] no tiene por objeto reivindicar el nombre y poderes de Rey para
Cristo Dios [...], sino el titulo de Rey con todas sus facultades y prerrogativas para Cristo
Hombre. [...] La realeza de Cristo Hombre es una consecuencia legitima de aquella ad-
mirable unioén, que liga “hipostaticamente” la naturaleza humana de Cristo a la persona
del Verbo.®

4 Eltexto es de 1925. Citado por Cano Medina (2007), p. 160, cursivas en el original.
> “Cristo Rey”, El templo de San Carlos, Afio XXVIII, N° 2627, 25 de octubre de 1930, p. 341. El periddico reproduce

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Esos dos derechos convergian en Cristo para ungirlo rey de la entera creacidn: en tanto Dios,
ex iure nativo, lo era por derecho de naturaleza; en tanto hombre, ex iure acquisito, lo era por
derecho de redencién (Martin Artajo, 1958, p. 491). Gustavo Franceschi sostenia que la accion
social y politica de los catélicos se fundaba en el hecho de “que la Redencién ha elevado sobre-
naturalmente al hombre, pero no le despojo de su naturaleza”. El orden natural y el sobrenatural
no podian confundirse, pero o se conferia a Cristo el primer lugar también en materia politica
o, por el contrario, se prescindia por completo de El. Ningin consorcio humano podia fundarse
sino en “la paz de Cristo en el reino de Cristo” (Franceschi, 1933, p. 89-130). La unidén hiposta-
tica fue también el fundamento de la realeza que el magisterio catdlico atribuy6 a Maria, sobre
todo durante el pontificado de Pio Xll y singularmente en la enciclica Ad Coeli Reginam de 1954.%
Constituia, junto con el dogma del pecado original, los cimientos del entero edificio teoldgico
catdlico: “Negada [...] la doctrina de la unién hipostatica, en la cual se apoyan y fundan los dog-
mas de la encarnacion y la redencidn, se arruina y derrumba todo el fundamento de la religion
catdlica” (Pio XI, 1954, p. 474).

Estas afirmaciones explicaban por qué los “enemigos de la Iglesia”, si no siempre rechazaban
a Dios, unanimemente negaban la divinidad de Cristo: de Ernest Renan en adelante, se habian
multiplicado quienes reducian a Cristo a su sola naturaleza humana, tildandolo de “reformador”,
“revolucionario”, “profeta” o “filésofo”. Asi lo denunciaba insistentemente la prensa catélica
(por ejemplo, Cérdoba, 1926, p. 185). Segun Hugo Wast, “el odio diabdlico se concentra en la
divinidad de Cristo, que es la piedra sillar del catolicismo” (Wast, 1940, p. 7). Segun Julio Mein-
vielle, los tedlogos casi herejes de la Nouvelle Théologie -especialmente Karl Rahner, Piet Schoo-
nenberg y Edward Schillebeeckx-, menoscababan la divinidad de Jesus en sus interpretaciones
de la unién hipostatica (Meinvielle, 1970, p. 355-356, 343-346 y 440-441).

La idea teoldgica del reinado de Cristo se proyectaba inevitablemente sobre el terreno so-
cial y politico. Si bien era “predominantemente espiritual”, comprendia toda la realidad huma-
na, temporal y religiosa. Al decir de la Quas Primas, abarcaba todas “las realidades exteriores y
sociales del hombre”, que se encontraba de tal modo “sometido al poder monarquico de Cristo,
tanto en la esfera de su intima e irrepetible individualidad como en el ambito de su conducta
familiar, social y politica” (Martin Artajo, 1958, p. 491). Por eso la Quas primas, que es fundamen-
talmente un documento de caracter liturgico, podia incluirse en un volumen dedicado a los tex-
tos magisteriales de naturaleza “politica”: en la Quas primas se concentraba “la base teoldgica
profunda, la zona abisal mas definitiva” de la “politica cristiana” (Martin Artajo, 1958, pp. 491-
492). Puesto que Dios era el origen de toda autoridad legitima, la Unica base sélida de la politica
era el reconocimiento de su realeza. El jesuita Luigi Taparelli aplicé en el siglo XIX el “derecho
hipostatico” a la teoria politica: el ser humano -que es cuerpo y alma- sélo puede ser gobernado
por una autoridad -principio espiritual e intelectual- encarnada en gobernantes -personas con-
cretas-, que reconocen la primacia de la salvacion como bien supremo y por lo tanto la tutela de
la Iglesia, Unica garante legitima de un gobierno conforme a las leyes de Dios y de la razén (RAO,

un “Manifiesto Rosarino de la Iglesia Matriz”. Desde la promulgacién de la Quas Primas la prensa catdlica insistio
en los alcances espirituales y politicos de la unién hipostatica, que hacia de Cristo soberano de todos los pue-
blos. Puede verse ademas, como ulterior ejemplo, Cérdoba (1926, pp. 184-185).

& Pio XIl, 1954, p. 800: “...Ella [Maria] es también reina, pues engendré un Hijo, que en el mismo momento de su
concepcién, en virtud de la unién hipostatica de la humana naturaleza con el Verbo, es Rey, aun como hombre,
y Sefor de todas las cosas”. Sobre la realeza de Maria y su lectura hierocratica en Argentina puede verse Di
Stefano (2024, pp. 81-93).

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

2013). Sobre la misma base, en el siglo XX Julio Meinvielle argumenté que toda formacién social
ordenada y legitima se basaba en

...este misterio de la Encarnacién que, respetando la soberania espiritual y la tempo-
ral, sin confundirlas, debe unirlas en unidad substancial. Porque el sacerdocio catélico
que culmina en el poder supremo de Pedro, es como la divinidad en Jesucristo; y las
naciones, cada una de ellas, con su propia suficiencia y soberania, en lo temporal, son
como la naturaleza humana en Cristo, que se unen en la Cristiandad como en un tnico
compuesto teandrico, sin confusion ni negacion de naturalezas (Meinvielle, 1940, p.
90; Meinvielle, 1961, p. 32-33. Negritas en el original).

Las cristiandades medievales -de Oriente y de Occidente- habian fracasado “porque, en la
practica, han desconocido el gran misterio de la Encarnacidon, o sea de Jesucristo, Dios, hecho
hombre” (Meinvielle, 1940, p. 89-90). Como las dos naturalezas en Cristo, lo espiritual y lo tem-
poral, lo religioso y lo politico, no admitian “confusion ni negacion”, pero eran inseparables. Una
cosa es distinguir, otra es separar.

La naturaleza humana de Cristo estaba subordinada a la divina, lo que politicamente impli-
caba la prioridad del poder espiritual sobre el temporal. Por la unién hipostatica Cristo reinaba
como Dios y como hombre, en la Iglesia en forma directa y sobre cada nacion en forma indirecta,
a través de todo gobierno legitimo. Las dos “soberanias”, la espiritual y la temporal, siendo de
naturaleza diferente y no debiendo ser confundidas, en la cristiandad a restaurar se volverian a
unir indisolublemente, con la preeminencia de la soberania espiritual. Esta afirmacién excluia el
riesgo del cesaropapismo, es decir, la subordinacion de la religion a la politica.

Laidealizacién de la Edad Media como sociedad fundada en la unién hipostatica no era ajena
a la corriente “demdcrata cristiana”. Para Ambrosio Romero Carranza, exponente de esa ten-
dencia, la unidn hipostatica habia sido la base del humanismo cristiano, que durante el Medioevo
habia llevado “al hombre y a la mujer hasta sus mas elevadas cumbres espirituales”. Por medio
de esa nocion teoldgica,

...el cristianismo hizo admirar al hombre toda la extension de su grandeza originaria,
pues muy excelsa tenia que ser la humanidad para haber merecido semejante unioén. La
Buena Nueva de la redencidn realizada por Cristo tradudjose, en el orden temporal, en
la perspectiva de un amplio y maravilloso horizonte, completamente nuevo para todos
los seres humanos, quienes vieron abierto ante si el camino de la libertad, la justicia y
la fraternidad, al mismo tiempo que el camino de la verdadera religidn, de la ciencia, el
arte y la belleza” (Romero Carranza, 1958, p. 18-19).

Para los humanistas catolicos, la union hipostatica habia elevado la dignidad de la persona
humana en grado sumo, por lo que resultaba impensable para el creyente admitir que el Estado
pudiese avasallar los derechos humanos o subordinarlos a los intereses de la comunidad politica,
como ocurria en los regimenes totalitarios de cualquier signo. También para Romero Carranza la
Edad Media habia sido una edad de oro, aunque por razones opuestas a las del integrista Mein-
vielle. Para el demdcrata cristiano, el Medioevo habia realizado el mandato evangélico de “dad
a Dios lo que es de Dios y al César lo que es del César”. La distincion asi creada entre lo civil y lo
religioso habia sido “[e]l resorte que mayormente impulsé el progreso de las naciones cristia-
nas” y que habia elevado al Occidente cristiano por encima del resto de las sociedades humanas
(Romero Carranza, 1958, p. 19-20). Como para Meinvielle, el siglo XVI y la Reforma protestante
habian marcado el fin de esa edad dorada, pero también por razones distintas: mientras para

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Meinvielle el Renacimiento habia alejado al hombre de Dios, para Romero Carranza habia engen-
drado el humanismo ateo -pronto devenido anticristiano- y una sociedad que habia prescindido
de Dios. De tal manera, la civilizacidn occidental habia merecido el destino de todo consorcio
humano alejado de la divina providencia, que es el de convertirse, tarde o temprano, “en una
prision cuyo carcelero se llama ‘Estado’: “[I]a libertad, la paz, la justicia, la fraternidad, la de-
mocracia, en fin, no pueden subsistir si no estan basadas en un humanismo cuyo centro es Dios
encarnado” (Romero Carranza, 1958, p. 24).

Lo que separaba a ambas posturas era su divergente nocidén de cristiandad, basada en in-
terpretaciones distintas de la union hipostatica. Para los catdlicos intransigentes, la nueva cris-
tiandad implicaba plasmarla en un gobierno que reconociera la realeza de Cristo -y de la Iglesia
de manera vicaria-. Para los humanistas, la nueva cristiandad tendria como base un “humanismo
teocéntrico, enraizado alla donde el hombre tiene sus raices; humanismo integral, humanismo
de la Encarnacién” (Maritain, 1966, p. 22 y 62). llustra bien la divergencia una polémica sobre la
guerra de Espana que tuvo lugar en las paginas de Criterio en 1938. En esa ocasién, Héctor Llam-
bias argumento la necesidad de apoyar a Franco en nombre de Cristo Rey, mientras Augusto
Durelli negé la legitimidad de “...una cristiandad en la que el general Franco reciba érdenes el
cardenal [Isidro] Goma [y Tomas]; el gobernador de cada provincia reciba érdenes del obispo, y el
intendente y maestro de escuela, finalmente, reciban drdenes del cura parroco” (Zanca, 2013, p.
98-99). Aludia con ello a una intervencion del prelado en el Congreso Eucaristico Internacional
de Budapest, en la que se habia jactado de que Franco “no da un paso sin consultarme y obede-
cerme” (Durelli, 1938).

En suma, tanto los catdlicos maritainianos como los intransigentes creian que la unién hi-
postatica era el fundamento de la civilizacidn cristiana y que la Edad Media debia ser de algu-
na manera restaurada, pero sus ideas divergentes respecto de las derivaciones concretas de la
unién hipostaticay de la realeza de Cristo comportaban maneras opuestas de pensar la politica.

La teologia del reino de Cristo en la Biblia y en la liturgia

Durante el “renacimiento catoélico” circularon varias obras dedicadas a la teologia del reina-
do social de Cristo. A ellas habria que sumar un sinnumero de articulos periodisticos, resenas,
libros, opusculos y emisiones radiofénicas. Ese enorme cumulo de material se basaba en un cor-
pus de citaciones biblicas con las que la abrumadora mayoria de los catélicos tomaba contacto
a través de la liturgia. Para la Iglesia Catélica la liturgia es un medio fundamental de transmisidn
de ideas y representaciones a la masa de los fieles, como ilustra el antiguo adagio eclesiastico
“lex orandi, lex credendi”. Lo explica claramente Pio Xl en la Quas primas:

...para ensefiar al pueblo las realidades de la fe y atraerle por medio de éstas a los goces
interiores del espiritu, las fiestas anuales de los sagrados misterios tienen una efica-
cia mayor que cualquier otra ensefianza, aun la mas grave, del magisterio eclesiastico.
Porque estas ensefianzas son conocidas generalmente sélo por una minoria de fieles
mas instruidos que los demas; las fiestas litargicas, en cambio, impresionan e instruyen
a todos los fieles; los documentos del magisterio hablan una sola vez; las fiestas de la
liturgia, cada afio y perpetuamente; las ensefianzas pontificias penetran en las inteli-
gencias; la liturgia, en la inteligencia y en el hombre entero (Pio XI, 1958, p. 507)."

" Comenté un publicista de la época: “Con su acostumbrada sabiduria el Santo Padre ha creido que el vehiculo
mas poderoso de la gran idea era la liturgia en donde los ritos y alabanzas, dirigiéndose al hombre en su integri-

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Por otro lado, en Argentina tuvo lugar, en esos decenios, un auge de la liturgia que ha mere-
cido la atencion de estudiosos competentes (Lida, 2004; Luduefa, 2005). La orden benedictina,
presente en el pais desde 1899, estimuld las practicas litdrgicas a través de la edicidon de misales
y devocionarios, de publicaciones periddicas y de una activa labor docente. A través de la litur-
gia se adquiria familiaridad con la doctrina y los textos biblicos. Los Cursos de Cultura Catdlica
incluyeron desde sus inicios en 1922 un curso de liturgia. En un texto evocativo de 1942, San-
tiago de Estrada recuerda sus dialogos con un amigo de su ilustre abuelo José Manuel, lider del
laicado catolico del siglo XIX. El anciano le habia contado, dice, que “[m]uchas veces le oi decir
(pues se complacia en repetirlo) que la meditacion sobre la liturgia iluminé su criterio y que gra-
cias a ella se impuso la fatigosa tarea de rehacer pieza por pieza sus ideas sobre la sociedad y el
estado”. Es decir, a través de la liturgia Estrada habia cambiado radicalmente sus concepciones
politico-religiosas. En ese proceso habia sido clave la figura de Cristo Rey: “eché pues al tren-
zado sus dejos liberales y proclamé bien alto la realeza de Cristo, como la canta la Iglesia en su
sagrada liturgia!” (Estrada, 1942, pp. 29-30). José Manuel Estrada murié casi treinta afos antes
del establecimiento de la fiesta de Cristo Rey, pero la liturgia catdlica ya contenia suficientes
referencias a la realeza de Cristo como para nutrir sus meditaciones religiosas y modificar sus
puntos de vista politicos.

La exaltacidon de la realeza de Cristo obliga a atender en primer término a las fiestas cristo-
l6gicas, algunas de las cuales conservaron su significacion y su popularidad, mientras otras las
incrementaron.® Las mas importantes eran las de Corpus Christi (mévil), la del Sagrado Corazén
(el viernes posterior a la octava de Corpus Christi) y la de Cristo Rey, que la Quas Primas fijé el
ultimo domingo de octubre. Las dos ultimas eran fiestas patronales de instituciones dedicadas
intensa y explicitamente a la difusion del reinado social, como la Obra de la entronizacién del Sa-
grado Corazon en los hogares (en adelante OESCH) y la Accion Catélica Argentina (en adelante
ACA). La primera tenia otra fiesta patronal importante: el 17 de octubre, dia de Santa Margarita
Maria Alacoque, la vidente del Sagrado Corazdn del siglo XVII cuya fiesta comenzaba el dia an-
terior con las visperas. Nos ocuparemos de estas dos instituciones en el proximo paragrafo.

Habia otras fiestas liturgicas que exaltaban la idea del reinado de Cristo, como la de San Luis
rey de Francia (25 de agosto) y la Epifania (6 de enero). La primera presentaba a San Luis como
modelo del gobernante cristiano porque ante todo se habia reconocido como subdito de Cristo,
el Rey de reyes. La “secreta” de la misa afirmaba que el santo sélo habia procurado agradar a
Jesucristo, “su unico Rey”. El Evangelio, significativamente, era el de la “parabola de las minas”,
que narra la historia de un noble que parte de viaje para recibir un titulo regio y confia a diez
siervos diez minas (monedas) para que lucren con ellas durante su ausencia (Lc 19, 12-26). Lo
importante: sus conciudadanos o subditos (“cives”), que lo aborrecen, envian tras de él una de-
legacion que proclama “no queremos que éste reine sobre nosotros”. La lectura pone el acento

dad, inteligencia, corazon, sensibilidad, imprimen tan hondamente en el alma la verdad que contienen, ilustran-
dolay popularizandola. Por este medio, en realidad de verdad muy eficaz, comprendera el pueblo cristiano y se
penetrara de laidea de la Realeza social de Cristo...”, “La fiesta de Cristo Rey que ha de celebrarse cada afio...”,
p.167-168.

& Elarchivo personal de Atilio Dell’Oro Maini conserva abundante informacién sobre las asignaturas de los Cursos
de Cultura Catodlica, entre las que figuré desde los inicios la liturgia. Cfr. por ejemplo Archivo Dell’Oro Maini, Caja
14: “1922-1926/36, C.C.C. Organizacidn-correspondencia interna”.

® Un texto de la época sobre Cristo Rey que presta gran atencion a la liturgia es Parsch (1942), especialmente p.
3-8.

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

en el deber de hacer fructificar los dones de Dios (la parabola es paralela a la de los talentos de
Mt 25, 14-30), de los que se pedira cuenta el Dia del Juicio, anunciando el castigo que mereceran
quienes rechacen el reino de Dios. Inserta en el texto de la fiesta liturgica, exaltaba a San Luis
como el monarca que habia logrado que Cristo reinara sobre Francia.

De alli el caracter ejemplar de San Luis. Meinvielle creia que la cristiandad “alcanzé su cum-
bre en la politica de un San Luis, Rey de Francia, en el arte de un Fra Angelico y en la filosofia
de un Santo Tomas” (Meinvielle, 1970, p. 456). San Luis habia llevado a su maxima expresion “el
tipo perfecto de régimen temporal cristiano” (Meinvielle, 1940, p. 56). La ACA exhortaba a los
gobernantes a imitar a San Luis, en quien habian hallado justa armonia el poder temporal y el
religioso. La enciclica Immortale Dei de Ledn Xlll, en sintonia con otros documentos pontificios,
subrayaba la superioridad del poder espiritual sobre el temporal.” El ejemplo de San Luis mos-
traba que el poder civil debia estar sujeto al eclesiastico, que la religiéon debia impregnar la vida
publicay que los gobernantes debian mantener a los pueblos sujetos a la Iglesia." Leonardo Cas-
tellani, incurriendo a la vez en varios errores histdricos, enuncio paralelos entre la guerra contra
los albigenses y la guerra civil espafiola y entre San Luis y Francisco Franco (Castellani, 2004,
p. 187). Para el hispandfilo Marcelo Sanchez Sorondo, el rey San Luis, que aunque francés era
“mitad sangre espafola”, representaba “la reyecia perfecta” (Sanchez Sorondo, 1938, p. 112).
Podriamos multiplicar los ejemplos.

La Epifania conmemora la encarnacion de Cristo -la unién hipostatica-, la adoracién de los
magos en Belén (Mt 2, 1-12) y el primer “signo” con que se manifestd Jests como Cristo (ungido)
en las bodas de Cana: la transformacion del agua en vino. El episodio de los magos hacia hinca-
pié en la figura de Cristo Rey, el “rey de los judios” que los sabios habian acudido a adorar. La
adoracion de los magos era figura de la conversion de los “gentiles”. La fiesta permitia predicar
la universalidad de la salvacién, comparar a la sociedad moderna con el pueblito de Belén, don-
de no habia habido mas que un establo para acoger a Cristo, y proponer como ejemplo para los
gobernantes a aquellos tres sabios que se habian postrado ante el Nifio Rey.” En este sentido,
era importante la caracterizacion de “reyes” que una antigua tradiciéon habia adicionado a la de
“magos” (por ejemplo, LEFEBVRE, 1943, p. 118). Los “reyes magos” habian reconocido de dos
maneras la soberania de Cristo: preguntando a Herodes por “el rey de los judios que acaba de
nacer” (Mt 2, 2) y ofreciéndole como primer presente oro, simbolo de la realeza. Los otros dos
dones, el incienso y la mirra, simbolizaban respectivamente la divinidad de Cristo y su pasion
redentora.” Los “reyes magos” eran, ademas, una afirmacion del alcance universal del mensaje
cristiano, dirigido a gentes de toda raza y nacion.

El introito de la misa de Epifania exclamaba: “Mirad como viene el Sefior Dominador;y en su
mano estan el reino, y la potestad, y el imperio”. El salmo era el 72, que resonaba ademas en el
ofertorio: “Los reyes de Tarsis y de las islas le ofreceran sus dones; los reyes de Arabia y de Saba
le pagaran tributo. Postraranse ante él todos los reyes y le serviran todos los pueblos” (Sal 72,
10-11). La lectura de Isaias profetiza la gloria de la Nueva Jerusalén mesianica, a la que acudiran

1 Sobre las ideas politicas en el magisterio leonino cfr. Alvear Téllez, 2018, pp. 445-472.

T “Unsanto rey, modelo de los hombres catélicos”, Concordia, agosto de 1935.

2 Cfr. “La fiesta de Cristo Rey que ha de celebrarse cada afio...”, cit., pp. 163 y168.

B “Los Santos Reyes Magos. Su fiesta el 6 de Enero”, El Plata Serdfico, Aiio XLV, N° 531, enero de 1945, p. 20.

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

en adoracion todos los pueblos y todos los reyes: “Las gentes andaran en tu luz, y los reyes a la
claridad de tu aurora” (Is 60, 3).

La referencia a la Epifania era muy frecuente en las obras dedicadas al reinado de Cristo
(Téth, 1942, p. 18; Menozzi, 2022, pp. 89-90). A la vez que exaltaba su caracter regio, afirmaba
la posibilidad de una tutela eclesiastica sin menoscabo del poder temporal. Son interesantes
las diferentes interpretaciones del himno litdrgico de la Epifania en las obras de algunos co-
mentaristas y aun en el magisterio pontificio. El himno reza “non eripit mortalia, qui regna dat
coelestia” (“quien otorga los reinos celestiales no quita los temporales”), frase que afirmaba el
reinado de Cristo y a la vez la (relativa) autonomia de lo temporal. Maritain lo citaba contra la
tentacion del “error teocratico” y sefialaba su presencia en la Quas primas (Maritain, 1966, p.
86). Pero la enciclica lo evocaba, en realidad, para afirmar que, aunque Dios “permite y sigue
permitiendo” al hombre “el uso” de los bienes temporales, Cristo en tanto hombre ejerce “el
poder real sobre todas y cada una de las realidades sociales y politicas”. Para agregar enseguida,
sin mediacién alguna, que “[P]or tanto (“itaque”), la autoridad de nuestro Redentor abarca a to-
dos los hombres”, tanto catélicos como no catélicos, es decir, “a todo el género humano” (PiOXI,
1958, p. 503-504). La primera enciclica de Pio XII, que comienza refiriéndose a la consagracion
del género humano al Sagrado Corazén y a la fiesta liturgica de Cristo Rey, lo citaba para afirmar
que si bien “[l]a Iglesia predica e inculca el deber de obedecer a la autoridad terrena, que recibe
de Dios su noble origen; y se atiene a la ensefanza del divino Maestro, que dice: Dad a César lo
que es de César”, también ensefa que todo edificio social “que no tenga como fundamento la
doctrina de Cristo” esta destinado inevitablemente a desaparecer (PiO XII, 1958, pp. 796-797).
El popularisimo manual de Accién catélica de Luis Civardi citaba este himno para negar que “el
reino social de Cristo sea un peligro o un menoscabo para los reinos civiles”, porque “Jesucristo
no arrebata cetros, los vigoriza con su autoridad divina y los destina a sublimes fines” (Civardi,
1934, p. 38-39).

A través de la liturgia las masas catoélicas accedian al entramado de textos biblicos que da-
ban fundamento a la realeza de Cristo. Por ejemplo, al salmo 2, que se pregunta “iPor qué se
amotinan las gentes y trazan los pueblos planes vanos? Se retnen los reyes de la tierra, y a una
se confabulan los principes, contra Yahvé y contra su Ungido. iRompamos sus coyundas, arroje-
mos de nosotros sus ataduras!” (vv. 1-3). El mismo salmo anuncia el advenimiento del Reino del
Ungido, cuyo dominio “se extendera hasta los ultimos confines del mundo” v. 8) y exhorta a los
poderosos a sujetarse a su poder (v. 11). La Quas primas evoca este salmo fundamental (Pio XI,
1958, p. 497) y un sinnimero de autores lo consideraba una profecia referida a la modernidad:
“Hanse coligado los reyes de la tierra y se han confederado los principales contra el Sefor y
contra su Cristo. Rompamos, dijeron, sus ataduras y sacudamos lejos de nosotros el yugo que
nos ha sido impuesto”." Para Meinvielle, la “revolucién”, comenzada por los reyes, retomada por
los burgueses y ultimamente “por los que se dicen interpretar las aspiraciones populares” era la
realizacion de esa rebelién que lamentaba el salmista (Meinvielle, 1967, p. 48).

Otro texto biblico fundamental era 1 Cor 15, 25: “Oportet illum regnare” (“es necesario que
El reine”). A ese pasaje solia contraponerse el de los rebeldes de la “parabola de las minas”:
“Nolumus hunc regnare super nos” (“no queremos que éste reine sobre nosotros”). Esa excla-
macion, estandarte de quienes se rebelaban contra Dios, consentia, ademas, la identificacién

" “Entronizacion del Sagrado Corazdn de Jesus en los hogares”, Boletin Oficial de la Accion Catdlica Argentina (en
adelante BOACA), 15 de octubre de 1932.

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

10


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

de los enemigos de la Iglesia con los judios. No se trataba solo de los judios del siglo |, sino de
los judios tout court, lo que podia alentar lecturas antijudias o antisemitas. Pero era el texto de
Lucas el que consentia esa interpretacion: el pasaje paralelo del Evangelio de Mateo, la llamada
“parabola de los talentos” (Mt 25, 14-30), no incluye ese rechazo del Rey/Mesias. También podia
interpretarse en clave antisemita el pasaje de Jn 19, 12-15, donde los jefes de la sinagoga decla-
ran “non habemus regem, nisi Caesarem” (“no tenemos otro rey que el César”). Las interpre-
taciones antijudias o antisemitas, sin embargo, no eran tan frecuentes como las que aplicaban
esos pasajes a la modernidad y al laicismo.™ En clave antimoderna era habitual citar también el
“non serviam” de Jeremias, otra de las “consignas” que se atribuian a quienes elegian el rechazo
del reinado de Cristo, aqui identificado con el culto idolatrico: “Desde antiguo quebrantaste tu
yugo, rompiste tus coyundas y dijiste: No serviré, pues sobre todo collado alto y bajo todo arbol
frondoso te acostaste y prostituiste” (Jer 2, 20).

Construyendo el reinado social de Jesucristo

Segun vimos, la nocidn de reinado social de Cristo admitia lecturas humanistas e intransi-
gentes, fascistas y antifascistas, democraticas y autoritarias. Consentia también otras mas “es-
pirituales”, interiores y misticas que, si bien podian convivir con los discursos mas “politicos”,
inspiraban otras actitudes frente al “mundo” y animaban iniciativas pastorales particulares. La
misma Quas primas podia leerse en un registro mas “espiritual” que politico. El episcopado ar-
gentino no hizo, inicialmente, una lectura politica de la enciclica: no llamé a los fieles al combate
contra la laicidad, sino a promover las misiones y la evangelizaciéon, recomendandoles ala vez la
consagracion de las familias al Sagrado Corazoén:

Digna corona asi del afio misional como del litdrgico, ha de ser la importantisima fiesta
de Cristo Rey, establecida recientemente por Su Santidad Pio Xl en su memorable En-
ciclicay debe instruirse previamente al pueblo sobre ello, como ordena el mismo Santo
Padre. En ese dia debe renovarse la consagracion del género humano al Sacratisimo
Corazon de Jesus, Rey inmortal de los siglos, y seria excelente ocasiéon para promover
la obra tan recomendada también por Su Santidad, de la Consagracién de las familias al
Sagrado Corazén de Jesus, o su entronizacién en el hogar.™

En la misma linea, un articulo de la revista salesiana E/ nuevo templo de San Carlos afirmaba
sin ambages el derecho de Cristo a reinar sobre las inteligencias, las voluntades, los pueblos y
el “universo entero visible e invisible”, pero proponia a los fieles no la lucha en la esfera publi-
ca, sino la perseverancia en la oracion: rogar a Cristo que se dignase “reinar entre nosotros: en
nuestras inteligencias, en nuestros corazones, en nuestras instituciones y en nuestra patria”.”

El Sagrado Corazén y Cristo Rey no representaron posturas alternativas. Se trataba
mas bien de matices: en ambos casos lo “espiritual” y lo “politico” se encontraban in-
disolublemente ligados. Sin embargo, las fuertes connotaciones antilaicistas del reino

> El antisemitismo, habitual en muchos catdlicos nacionalistas, era motivo de condena en amplios sectores cato-
licos. La ACA no dudaba en calificarlo de anticristiano durante la Segunda Guerra Mundial. Cfr. “Un grito anti-
-cristiano”, Concordia, septiembre de 1944.

6 Documentos del Episcopado Argentino, 1922-1930, tomo lll, Buenos Aires: CEA, 1995, pp. 113-149: “Resoluciones
del Episcopado” de varios afios; pp. 136-141: “El Dia Misional y |a Fiesta de Cristo Rey”; la cita en p. 140.

" “Lafestividad de Cristo Rey”, El nuevo templo de San Carlos, Ao XllI, n° 2475, 4 de noviembre de 1926.

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

1


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

social de Cristo inclinaron la balanza a favor de sus lecturas mas “politicas”. La antigua
devocién al Sagrado Corazén acentud su dimension “social”, al tiempo que la figura de
Cristo Rey gan6 mayor peso. El cambio de acento se advierte en el mismo magisterio
pontificio. Entre el pontificado de Benedicto XV (1914-1922) y el de Pio XI (1922-1939)
se producen dos cambios significativos, al respecto, en el discurso papal. Por un lado, la
exaltacion decimonoénica del Sagrado Corazén va dejando paso al énfasis en Cristo Rey;
por otro, la convocatoria a manifestaciones colectivas y publicas tiende a prevalecer
sobre la exhortacion a la conversion particular y privada (Menozzi, 2022; Rumi, 1996).

La Quas Primas distinguié mas nitidamente las figuras del Sagrado Corazén y de Cristo Rey.
Al crear la nueva fiesta litdrgica, obvié la mediacion corazonista. Frente al mundo lacerado por
la Primera Guerra Mundial, propuso “la restauracién del reino de Cristo para la pacificacién en
Cristo” (Ubi Arcano Dei, 1922). Durante el pontificado de Pio XI también mutaron algunas prac-
ticas devocionales y varid el estimulo que la Iglesia brindaba a ciertas instituciones. El cambio
repercutié en laimagen que la Iglesia ofrecia de si misma: se propuso con mayor nitidez como la
mediadora ineludible entre Dios y las naciones y como garante ultima del ordeny de la paz, ala
vez que exacerbd la dimensidn transnacional de su lucha por lainstauracion del reinado social de
Cristo. Lo atestiguan la multiplicada circulacion de publicaciones periddicas, las traducciones de
libros, la vasta difusiéon de los mensajes radiofénicos papales y los encuentros internacionales:
a los congresos eucaristicos sumaron, desde 1928, los dedicados expresamente a Cristo Rey."™

Sin embargo, los matices pervivieron e inspiraron disimiles estrategias pastorales. ¢Era su-
ficientemente eficaz evangelizar a los individuos, o era imperioso “conquistar” las institucio-
nes del Estado? No era una alternativa de hierro: una misma organizacion podia oscilar entre el
“apostolado social” y el “apostolado individual”. En 1933 el boletin oficial de la ACA reprodujo
una conferencia de Aquiles Danset sobre el “apostolado moderno”. Alli el jesuita decia que

...no basta el apostolado individual, por meritorio que sea; es necesario transformar
nuevamente las instituciones para reconstruir la cristiandad: se impone el apostolado
social. [...] El apostolado social tiende [...] a modificar la sociedad, como el apostolado
individual tiende a modificar los individuos. Los que practican éste pescan con cafia y
anzuelo, los que se dedican a aquel pescan con red.™

Pero Silvino Martinez, asesor de la institucion, creia que si bien la ACA aspiraba a “que la
sociedad en su estructura sea Cristiana teniendo oficialmente en cuenta la ley y los derechos de
Jesucristo y su Iglesia”, lo cual facilitaria “también enormemente que se salven las almas indivi-
duales”, eraigualmente legitimo seguir el camino inverso, ya que al desterrar “el naturalismo, es
decir, el laicismo individual” seria “tarea rapida y facil ultimar al laicismo social” (martinez, 1932).

Aunque sea errédneo contraponerlos, el Sagrado Corazén y Cristo Rey expresaban en cierto
modo esa tension. El Sagrado Corazoén apelaba mas a la piedad interior del creyente individual:
representaba primordialmente al Jesis amoroso rechazado por la humanidad, ofrendado como
victima perpetua en el sacrificio eucaristico, que es memoria de la Pasién y de la Ultima Cena.
Cristo Rey, en cambio, expresaba mas bien a Jesus en su calidad de pantocrator, juez del mundo,
Senor de las naciones y del cosmos. El Sagrado Corazén invitaba a actos expiatorios y repara-
torios por las continuas ofensas que la humanidad inferia a Cristo; Cristo Rey exaltaba el triunfo

8 Cfr. “Congresos Internacionales de Cristo Rey”, BOACA, 15 de octubre de 1939.
" “Elapostolado moderno”, BOACA, 15 de noviembre de 1933. Negritas en el original. El texto de la conferencia fue

publicado previamente en Criterio.

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

12


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

de Jesus y de la Iglesia sobre el pecado y la muerte, que habia comenzado a realizarse con la
Resurreccion y se consumaria en la Parusia.

La diferencia de matiz se advierte también en uno de los mas difundidos misales de la época,
obra de Gaspar Lefebvre. En las paginas dedicadas al Sagrado Corazén, el benedictino proponia
“dos pensamientos dominantes [...]: el amor que Jesus nos tiene y la reparacion que se le debe
por el desamor y las ofensas de los hombres”. El tono suave de esa meditacion contrasta con la
triunfal liturgia de la fiesta de Cristo Rey, cuyo gradual recordaba que “Dominara de uno a otro
mar, y desde el rio (Eufrates) hasta los confines del globo de la tierra. Y adorarle han todos los
pueblos de la tierra; todas las gentes le serviran” (Lefebvre, 1943, pp. 586 y pp. 1314-1315). Sin
dudas unay otra figura podian complementarse: para la teologia catélica Dios es a la vez mise-
ricordioso y justiciero, Cristo es el Cordero inerme ofrecido en sacrificio por la salvacion de los
hombres y al mismo tiempo el Juez implacable del dia de la ira. El libro del Apocalipsis propone
la paradoja del cordero que “estaba de pie, aunque parecia degollado”: a la vez que asume “la
funcién sacrificial del cordero pascual del Exodo y la entrega de si mismo del siervo de Yavé”,
Cristo combate y vence violentamente a las fuerzas del Anticristo (Vanni, 1998, pp. 87-88).

Diferentes instituciones encarnaron, en cierta medida, esos matices. La OESCH, iniciativa
de la Congregacion de los Sagrados Corazones, apuntaba primordialmente a la conversién de
las familias, para lo cual difundia la practica de la entronizacién de la imagen del Sagrado Cora-
z6n en los hogares y las devociones expiatorias y reparatorias (Menozzi, 1997 y 2022). Tras dar
sus primeros pasos en el pais en 1908, la OESCH cobré impulso a partir de 1913-1914, cuando
conto con la presencia en Buenos Aires de su fundador, el sacerdote peruano Mateo Crawley
Boevey. La congregacion, instalada en el pais en 1929, se hizo cargo de la iglesia de Santa Maria
Magdalena de Betania, que fue elevada a parroquia en 1930.%° La obra encontr6 un ambiente
favorable y a la vez rico en recursos materiales: Crawley Boevey encomendd a las damas argen-
tinas la propagacion de la obra en Espana e Italia.?' Parala OESCH, entonces, la restauracion de
la cristiandad comenzaba con la conversion de las familias, que por “irradiacion” extenderian el
reinado social de Cristo a la sociedad toda. Aun después de su incorporacion ala ACA en 1932, la
OESCH no renunci6 a su carisma ni modificé sus métodos pastorales.?

La fiesta principal de la OESCH no era la solemnidad de Cristo Rey, sino la fiesta de Santa
Maria Margarita Alacoque: cada 17 de octubre la parroquia de Santa Maria Magdalena de Betania
desbordaba de fieles, entre los que destacaban las familias que habian consagrado su hogar al
Sagrado Corazdn de Jesus. Ese dia la “Pia Asociacién del Reinado Social de Jesus” incorporaba
a sus nuevos socios, a los que entregaba una medalla e inscribia en un “libro de oro” que se
conservaba junto al altar mayor. La entronizacion del Sagrado Corazén en el hogar consistia
en “la instalacion solemne de la imagen del Sagrado Corazoén en un hogar y al mismo tiempo el
reconocimiento y la aceptacion de su Realeza por los miembros de la familia”. La ceremonia era
presidida por un sacerdote y reunia a los miembros cohabitantes de la familia, vecinos y amigos.
El objetivo era “establecer el Reino del Corazén de Jesus en el mundo”, comenzando por la cé-
lula basica de la sociedad.

2 “Enla Argentina”, Reinado Social, Ao Ill, N° 18, nimero extraordinario, pp. 20-23.
2 “Cronica de la entronizacién”, Reinado Social, Aiio 1, N° 2, marzo-abril de 1948, pp. 3-4.

2 “Entronizacion del Sagrado Corazon de JesuUs en los hogares”, BOACA, 15 de octubre de 1932.

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

13


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Crawley Boevey promovié ademas la adoracidon nocturna del Sagrado Corazdn (“hacer en
casa, una vez por mes, un dia fijo, una hora de adoracién durante la noche, en espiritu de re-
paracién”).? Reinado Social, periddico de la OESCH de significativo titulo, trae algunas fotos de
imagenes “entronizadas”. Una de ellas muestra a los miembros de una familia -esposo, esposa
con bebé en brazos y dos ninas- arrodillados frente al cuadro del Sagrado Corazén, que luce un
cetro en la mano derecha y un globo terraqueo en la izquierda. Debajo del cuadro hay un ramo
de flores con una vela a cada lado y esta el certificado de la entronizacién. El titulo en inglés
-“Certificate of Enthronement”- sugiere que la foto fue tomada en los Estados Unidos o en In-
glaterra, donde la obra gozaba de gran vitalidad.* La entronizacidn podia tener lugar en insti-
tuciones religiosas e incluso publicas: la Escuela Profesional Nacional de Mujeres de Santiago
del Estero la realizé en 1950 ante el obispo, las autoridades provinciales y las directoras de las
escuelas de la ciudad.”

El hecho de que la OESCH no alentara especialmente el compromiso politico no significaba
que renunciase a ver restaurado el Reino de Cristo en la vida colectiva. Reinado Social insistia
ad nauseam en que Cristo debia reinar también en las instituciones publicas. El padre Jerénimo
Reth, miembro de la congregacién, condenaba con parejo énfasis los “dos enormes crimenes
de nuestra época actual: los atentados a la familia, y los que se dirigen contra la soberania de
Nuestro Sefor en cuanto es Rey y Sefor de la sociedad cristiana”. Si resultaba imprescindible la
reparacion espiritual individual y familiar, el Sagrado Corazén exigia ademas “la CONSAGRACION
y los HOMENAJES de las NACIONES. Si, de ellas espera un culto NACIONAL...”.%®

Epilogo

El “renacimiento catdlico” ha sido objeto de numerosas y muy utiles lecturas por parte de
estudiosos de la historia politica, de la historia social y de la historia cultural. En este articulo he
preferido detenerme en una cuestion que exige poner en juego otras miradas y apelar a otras
fuentes: la nocion de “reinado social de Jesucristo”, fundamento del “renacimiento catélico”,
crucial para lograr una comprensiéon mas completa y equilibrada del catolicismo del siglo XX.

La teologia y la liturgia alimentaron la espera activa y la lucha creyente. La nueva sociedad
cristiana habria de basarse en la unidn hipostatica, fundamento del derecho de Cristo a reinar
sobre la creacién entera y sobre todo individuo, familia y nacion. Un denso entramado de cita-
ciones biblicas, que la liturgia y la literatura apologética y devocional proponian asiduamente
a la meditacion de los fieles, proporcionaba sustento doctrinal a esa nocidn. Pero el ideal de la
sociedad cristiana podia declinarse de diferentes maneras. Para el pensamiento intransigente,
el reinado social de Cristo comportaba revertir la “rebelién” de la modernidad, plasmando la
union hipostatica en las estructuras sociales. La instauracidn -o restauracion- del reinado social
de Cristo implicaba subordinar el poder temporal al espiritual. Catélicos como Meinvielle podian

3 “Laentronizacién del Sagrado Corazon de JesUs en las Familias Cristianas”, Reinado Social, Afio VII, N° 40, julio-
-agosto de 1954, contratapa.

2 Reinado Social, Ao Il, N° 10, julio-agosto 1949, pp. 12-13.

5 “Cronica de la Entronizacién: Informe de la delegada superior de la Accién Catélica”, Reinado Social, Afio lll, N°
16, julio-agosto de 1950, p. 8.

% “Entronizacion del Sagrado Corazon de Jesus en los hogares”, BOACA, 15 de noviembre de 1932.

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

14


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

alentar una colaboracién “tactica” con los movimientos fascistas para derrotar al comunismo
y avanzar por ese camino. Los catdlicos maritainianos, por su parte, veian la unién hipostatica
como fundamento de la alta dignidad humana, cuya defensa implicaba la supresion de todo régi-
men autoritario. La nueva cristiandad, para los seguidores de Maritain, seria una sociedad plural
animada por los valores evangélicos.

Las estrategias para “construir el reino” también fueron dispares, y en cierta medida expre-
saron diferentes maneras de concebir la posicion de la Iglesia frente a las realidades temporales.
No es el caso de contraponer de manera rigida el “apostolado individual” al “apostolado social”,
que a menudo fueron concebidos como complementarios mas que como alternativos. Es cierto
que la ACA propiciaba mas bien la accidn colectiva, la transformacion social, la organizacién de
cuadros y los eventos masivos, mientras la OESCH, heredera del corazonismo decimondnico,
tendia a confiar en la pastoral familiar, las entronizaciones del Sagrado Corazén en los hogares y
las practicas expiatorias. Pero la ACA nunca desdefd las lecturas mas “espirituales” del reino, al
que su boletin oficial definia como “...Ia fe en El. Es vivir de la fe. Es obedecer sus mandamientos.
Es practicar su justicia. Es preferir los bienes del espiritu a los bienes materiales. Es cumplir, en
una palabra, la ley del amor a Dios y a nuestros hermanos”.?

El Concilio Vaticano Il condujo a una revisién de la teologia del reino de Dios y de la imagen
de Cristo como rey de la creacion y de la humanidad. No falté quien abogara por la eliminacion
de la fiesta litdrgica instituida por Pio XI. Helder Camara, por ejemplo, propuso sustituirla por
una solemnidad dedicada al Jesus “siervo sufriente”. La reforma litdrgica posconciliar opté por
subrayar el caracter escatoldgico del reino, para lo cual modificé las oraciones y las lecturas de la
fiesta. Su traslado al dltimo domingo del afio liturgico invita mas bien a meditar sobre el reinado
espiritual de Cristo y su segunda venida como culminacidn de la historia.?2

llustra ese cambio la homilia de Benedicto XVI en la Epifania de 2010, donde ofrecié una
imagen muy diferente de los “reyes magos”. En la pericopa de Mateo, dijo el papa, parece “im-
posible reconocer [...] el cumplimiento de las palabras del profeta Isaias. De hecho, llegan a Be-
[én no los poderosos y los reyes de la tierra, sino unos Magos, personajes desconocidos, quizas
vistos con sospecha, en todo caso indignos de particular atencidn”. Para Ratzinger se traté de
“magos”, no de “reyes”. La grandezay el poder de Cristo, dijo el pontifice, “no se expresan en la
l6gica del mundo, sino en la légica de un nifo inerme, cuya fuerza es sélo la del amor que se nos
confia” (Benedicto XVI, 2010).

Sin embargo, la persistencia de lecturas intransigentes del reinado de Cristo muestra hasta
qué punto las resistencias al giro conciliar siguen siendo importantes. No por nada fue un tépico
de quienes ejercieron la represion brutal del catolicismo tercermundista argentino en los afos
setenta. Renuentes -si no decididamente refractarias- al abandono de las lecturas hierocraticas,
actuales expresiones del tradicionalismo catoélico -en algunos casos ricas e influyentes- siguen
apelando a laimagen de Cristo Rey que consagré la Quas primas (Miccoli, 2011).

7 “Lapazde Cristo en el reino de Cristo”, BOACA, 1de noviembre de 1937.

% D. Menozzi, De Cristo Rey a la ciudad de los hombres..., cit., pp. 179-214.

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

15


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

REFERENCIAS

ALVEAR TELLEZ, Julio. El Corpus Politicum de Leén XIII.
Una interpretacion “anti-moderna”. Revista de
Estudios Historico-Juridicos (Seccion historia del
pensamiento politico), XL, pp. 445-472, 2018.

BENEDICTO XVI. “Los Magos abrieron un camino a la
Humanidad. Misa en la Basilica Vaticana por la
Solemnidad de la Epifania”. Disponible en: https://
es.zenit.org/2010/01/06/benedicto-xvi-los-magos-
-abrieron-un-camino-a-la-humanidad/. Acceso de
25 de junio de 2024.

BIANCHI, Susana. La conformacion de la Iglesia Catdlica
como actor politico-social: el episcopado argenti-
no, 1930-1960. /n: Susana BIANCHI, Actores, ideas
y proyectos politicos en la Argentina contempo-
ranea. Tandil: IEHS, 1997.

CANO MEDINA, Luis. La devocidn al Sagrado Corazén
y a Cristo Rey en Espaiia y su recepcién por los
metropolitanos espaioles (1923-1931). Tesis (Doc-
torado en Teologia). Roma: Pontificia Universitas
Sancta Crucis, Facultas Theologiae, 2007.

CASTELLANI, Leonardo. Cristo, ¢vuelve o no vuelve?
Buenos Aires: Vértice, 2004.

CIVARDI, Luis. Manual de Accidon Catdlica, segunda
edicion. Buenos Aires: Imprenta Lépez, 1934.

CORDOBA; Antonio S. C. de. Cristo Rey. El Plata Serafi-
co, Ao XXVII, N° 6, pp. 184-185, junio de 1926.

DI STEFANO, Roberto. La Inmaculada Concepcién en
Argentina. Buenos Aires: Universidad del Norte
Santo Tomas de Aquino, 2024.

DI STEFANO, Roberto y Loris ZANATTA. Historia de la
Iglesia argentina. De |a conquista a finales del siglo
XX. Buenos Aires: Grijalbo, 2000.

DOCUMENTOS DEL EPISCOPADO ARGENTINO, tomo llI:
1922-1930. Buenos Aires: CEA, 1995, pp. 113-149.

DURELLI, Augusto. La unidad entre los catélicos. Sur,
pp. 73-80, agosto de 1938.

ESTRADA, Santiago. Mi abuelo Estrada. Sol y Luna, N°
8, pp. 29-30, 1942.

FRANCESCHI, Gustavo. Las orientaciones sociales de
Pio XI, Buenos Aires: Talleres Graficos Ferrari, 1933.

LEFEBVRE, Gaspar. Misal diario y vesperal por dom
Gaspar Lefebvre o.s.b.. Buenos Aires: Desclée de
Brouwer y Cia, 1943.

LIDA, Miranda. Hacia una liturgia de masas. Prensa
catdlica, mercado y canto gregoriano en Buenos
Aires (1876-1934). Ponencia presentadaenla |
Jornada de Estudios sobre religiosidad, culturay
poder, Buenos Aires, Instituto de Historia Argentina

y Americana “Dr. Emilio Ravignani”, 12 de noviem-
bre de 2004.

LIDA, Miranda. Los origenes del catolicismo de masas
en la Argentina, 1900-1934. Jahrbuch fiir Geschi-
chte Lateinamerikas, 46, pp. 345-370, 2009.

LUDUENA, Gustavo. El movimiento liturgico y los mon-
jes benedictinos en la ciudad de Buenos Aires,
1916-1973. Ponencia presentada en las X Jornadas
Interescuelas/Departamentos de Historia. Rosario:
Escuela de Historia de la Facultad de Humanidades
y Artes, Universidad Nacional de Rosario, 2005.

MALLIMACI, Fortunato. El catolicismo argentino desde
el liberalismo integral a la hegemonia militar. /In:
500 aiios de cristianismo en Argentina. Buenos
Aires: Cehila/Centro Nueva Tierra, 1992, pp. 197-
365.

MARITAIN, Jacques. Humanismo integral. Problemas
temporales y espirituales de la nueva cristiandad.
Buenos Aires: Carlos Lohlé, 1966.

MARTIN ARTAJO, Alberto. Quas Primas. La realeza de
Jesucristo. In: Doctrina pontificia, tomo II: Docu-
mentos politicos. Madrid: Biblioteca de Autores
Cristianos, 1958.

MARTINEZ, Silvino. El Reinado social de Jesucristo yla
Accidn Catoélica, Boletin Oficial de la Accion Cato-
lica Argentina, 29 de octubre de 1932.

MEINVIELLE, Julio. Hacia la cristiandad. Apuntes para
una filosofia de la historia. Buenos Aires: Adsum,
1940.

MEINVIELLE, Julio. Concepcion catélica de la politica.
Buenos Aires: Theoria, 1961.

MEINVIELLE, Julio. De Lamennais a Maritain, segunda
edicion. Buenos Aires: Ediciones Theoria, 1967.

MEINVIELLE, Julio. De la cabala al progresismo. Salta:
Editora Calchaqui, 1970.

MENOZZI, Daniele. Una devozione politica tra ‘800 e
‘900. L'intronizzazione del S. Cuore nelle famiglie.
Rivista di Storia e Letteratura Religiosa, n. 1, pp.
29-65, 1997.

MENOZZI, Daniele. De Cristo Rey a la ciudad de los
hombres. Catolicismo y politica en el siglo XX. Za-
ragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2022.

MICCOLI, Giovanni. La Chiesa dell’anticoncilio. |
tradizionalisti alla riconquista di Roma. Roma/Bari:
Laterza, 2011.

PARSCH, Pius. Cristo Rey. Buenos Aires: Difusion, 1942.

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

16


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index
https://es.zenit.org/2010/01/06/benedicto-xvi-los-magos-abrieron-un-camino-a-la-humanidad/
https://es.zenit.org/2010/01/06/benedicto-xvi-los-magos-abrieron-un-camino-a-la-humanidad/
https://es.zenit.org/2010/01/06/benedicto-xvi-los-magos-abrieron-un-camino-a-la-humanidad/

PiO XI. Quas Primas. In: Doctrina pontificia, tomo II:
Documentos politicos. Madrid: Biblioteca de Auto-
res Cristianos, 1958, pp. 491-517.

PiO XI. Lux Veritatis. In: Doctrina pontificia, tomo IV:
Documentos marianos. Madrid: Biblioteca de Auto-
res Cristianos, 1954, pp. 452-486.

PiO XII. Summi Pontificatus. In: Doctrina pontificia,
tomo Il, Documentos politicos. Madrid: Biblioteca
de Autores Cristianos, 1958, pp. 749-802.

PIO XII. Ad Coeli Reginam. In: Doctrina pontificia, tomo
IV, Documentos marianos. Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos, 1954, pp. 789-809.

RAO, John. La democracia representativa: génesis y

desarrollo. Verbo, nim. 517-518, pp. 589-602, 2013.

ROMERO, Luis Alberto, El ejército de Cristo Rey. Cua-
dernos de Historia (Universidad de Chile), N° 32,
pp. 77-98, marzo de 2010.

ROMERO CARRANZA, Ambrosio. Qué es la democracia
cristiana, segunda edicién. Buenos Aires: Ediciones
Democrist, 1958.

RUMI, Giorgio. Il cuore del re. Spiritualita e progetto da
Benedetto XV a Pio XI. In: Achille Ratti pape Pie
XI. Actes du colloque de Rome (15-18 mars 1989),

Rome: Ecole Francaise de Rome, 1996, pp. 279-292.

SANCHEZ SORONDO, Marcelo. Dialéctica del imperio,
Soly Luna, N° 1, p. 107-118, 1938.

TOTH, Tihamér. Cristo Rey o Jesucristo y nuestro siglo.

Madrid/Buenos Aires: Atenas/Poblet, 1942.

VANNI, Ugo. Apocalipsis. Una asamblea liturgica inter-
preta la historia, sexta edicion. Estella (Navarra):
Verbo Divino, 1998.

WAST, Hugo. El sexto sello. Buenos Aires: Editores de
Hugo Wast, 1940.

ZANATTA, Loris. Del Estado liberal a la nacion catélica.

Iglesia y Ejército en los origenes del peronismo.
1930-1943. Bernal: Universidad Nacional de Quil-
mes, 1996.

ZANCA, José. Cristianos antifascistas. Conflictos en la
cultura catdlica argentina. Buenos Aires: Siglo XXI,
2013.

Revista Brasileira de Histdria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-17, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

17


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

