
ISSN
1983-2850

CHAMADA TEMÁTICA - As experiências do catolicismo no continente americano no longo século XIX 
e a modernidade na Igreja Católica

https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27694

La educación republicana del clero secular: 
el seminario conciliar en el Instituto Nacional 
(Chile, 1813-1834)

Matías Maldonado Araya
Investigador postdoctoral, Facultad de 
Teología, Pontificia Universidad Católica 
de Chile.
https://orcid.org/0000-0001-5173-968X

matiasmaldonado09@gmail.com

RECEBIDO | 27 set. 2025 – APROVADO | 5 dez. 2025

SÃO LUÍS-MA | VOLUME 18  |  NÚMERO 54  |  SETEMBRO-DEZEMBRO 2025

https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27694
https://orcid.org/0000-0001-5173-968X


2Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Resumen: Durante dos décadas, el seminario de la diócesis de Santiago de Chile estuvo anexado al Instituto Na-
cional, la institución educativa diseñada por los políticos e intelectuales independentistas. Esta decisión de políti-
ca educativa expresaba un proyecto pedagógico y eclesiástico ilustrado, galicano y republicano, similar al que se 
desarrolló en el resto de las nuevas repúblicas latinoamericanas. Si bien el detalle del proceso de anexión ha sido 
ampliamente explorado por la bibliografía, las dos décadas durante las cuales el seminario integró el Instituto Na-
cional apenas han recibido atención por parte de los especialistas. El objetivo de este artículo es analizar las razones 
de la anexión, las tensiones políticas y eclesiásticas derivadas de esta situación y, finalmente, los argumentos que 
se esgrimieron para defender la separación de ambas instituciones. Las principales fuentes primarias utilizadas 
provienen del Archivo Nacional Histórico, el Archivo del Arzobispado de Santiago y las Sesiones de los Cuerpos 
Legislativos de la República de Chile. 
Palabras clave: seminario de Santiago (Chile); Instituto Nacional; formación del clero; Juan Egaña; José Ignacio 
Cienfuegos.

A educação republicana do clero secular:  
o seminário conciliar no Instituto Nacional (Chile, 1813–1834)

Resumo: Durante duas décadas, o seminário da diocese de Santiago do Chile esteve anexado ao Instituto Nacional, a 
instituição educativa concebida pelos políticos e intelectuais independentistas. Essa decisão de política educacional 
expressava um projeto pedagógico e eclesiástico iluminista, galicano e republicano, semelhante ao que se desenvol-
veu no restante das novas repúblicas latino-americanas. Embora os detalhes do processo de anexação tenham sido 
amplamente explorados pela bibliografia, as duas décadas durante as quais o seminário integrou o Instituto Nacional 
receberam pouca atenção por parte dos especialistas. O objetivo deste artigo é analisar as razões da anexação, as 
tensões políticas e eclesiásticas derivadas dessa situação e, por fim, os argumentos apresentados para defender a 
separação de ambas as instituições. As principais fontes primárias utilizadas provêm do Archivo Nacional Histórico, do 
Archivo del Arzobispado de Santiago e das Sesiones de los Cuerpos Legislativos de la República de Chile.
Palavras-chave: seminário de Santiago (Chile); Instituto Nacional; formação do clero; Juan Egaña; José Ignacio 
Cienfuegos. 

The Republican Education of the Secular Clergy:  
The Conciliar Seminary at the Instituto Nacional (Chile, 1813–1834)

Abstract: For two decades, the seminary of the Diocese of Santiago de Chile was annexed to the Instituto Nacio-
nal, the educational institution designed by the independence and republican political and intellectual leaders. 
This educational policy decision reflected a pedagogical and ecclesiastical project that was Enlightened, Gallican, 
and Republican in nature, similar to those developed in other newly formed Latin American republics. Although 
the details of the annexation process have been extensively examined in the scholarly literature, the two decades 
during which the seminary operated within the Instituto Nacional have received little attention from specialists. 
The purpose of this article is to analyze the reasons behind the annexation, the political and ecclesiastical tensions 
that arose from this arrangement, and, finally, the arguments put forward to justify the separation of the two insti-
tutions. The main primary sources used are drawn from the Archivo Nacional Histórico, the Archivo del Arzobispado 
de Santiago, and the Sesiones de los Cuerpos Legislativos de la República de Chile.
Keywords: Seminary of Santiago (Chile); Instituto Nacional; clergy formation; Juan Egaña; José Ignacio Cienfuegos. 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


3Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Introducción1

El seminario es una institución eclesiástica creada por el concilio de Trento para colaborar 
en la formación de un clero intelectual y moralmente competente, en el marco de las agrias 
polémicas con el protestantismo emergente. En los doscientos años posteriores al concilio se 
fundaron muy pocos seminarios (HSIA, 2010, p. 151), debido a la diversidad de instituciones que 
ofrecían una formación semejante, particularmente jesuitas (Sangalli, 2007, p. 101–128; Comer-
ford, 1998). Dominique Julia ha destacado la variedad de instituciones que, entre los siglos XVI 
y XVIII en Francia, recibieron el nombre de seminarios (Julia, 1988). La existencia de colegios y 
universidades donde se formaba el clero secular español retrasó de manera significativa la fun-
dación de seminarios en la península ibérica (Martín Hernández, 1963). Se cuenta con estudios 
robustos sobre los seminarios durante los siglos coloniales en la América hispana (véase, por 
ejemplo, Vergara Ciordia, 2004, 2005a, 2005b; Pérez Puente, 2017, 2019 y Castañeda García 
2025a, 2025b), pero se observa un evidente desinterés de los especialistas por estas institucio-
nes en el siglo XIX. Si bien existen algunos trabajos relativos a seminarios específicos (Di Stéfa-
no, 2020; Hernández, 2014), las únicas investigaciones con perspectiva continental durante el 
período son las de Lisa Marie Edwards (Edwards, 2009, 2011). Los seminarios brasileños han sido 
objeto de investigaciones rigurosas, aunque centradas preferentemente en su papel dentro de 
la reforma ultramontana posterior a 1840 (Serbin, 1993; Santirocchi, 2015; Oliveira, 2015). En el 
caso del seminario de Santiago de Chile, se han publicado volúmenes de carácter conmemorati-
vo y tono apologético. Si bien no constituyen obras historiográficas modernas, ofrecen algunos 
datos valiosos (Prieto del Río, 1884; El Seminario…, 1907; Ortega, 1984; Barrios, 2008). El perío-
do de la anexión del seminario al Instituto Nacional ha sido explorado exclusivamente desde su 
dimensión institucional y administrativa, sin referencia al consenso político e intelectual que 
expresaba este proyecto (Amunátegui, 1889; Errázuriz, 1988).  

El objetivo de este artículo es analizar el proyecto pedagógico y eclesiástico ilustrado, ga-
licano y republicano desarrollado en Chile en las primeras décadas del siglo XIX, mediante el 
estudio de la anexión del seminario de la diócesis de Santiago al Instituto Nacional. Esta anexión 
no solo fue un acuerdo administrativo originado por la escasez económica de las instituciones 
educativas coloniales, sino que expresó un proyecto político y eclesiástico definido. Si bien no 
podemos extendernos sobre la cuestión conceptual, es necesario definir qué entendemos por 
“ilustrado, galicano y republicano”. Si bien reconoce que la Ilustración Católica “es un estilo 
que no se puede definir demasiado precisamente”, Mario Góngora identifica las características 
centrales de este movimiento originado en el siglo XVII europeo con amplia repercusión en la 
América española. Estas características eran la crítica de las devociones populares, el elogio 
de la Iglesia primitiva y el desdén por las prácticas de la Iglesia contemporánea, el énfasis en la 
lectura bíblica en lengua vernácula y en la integridad moral individual, la oposición a las expre-
siones barrocas de piedad, la apertura intelectual hacia la filosofía y la ciencia moderna y una 
actitud política galicana, que es el segundo adjetivo que necesitamos explicar (Góngora 1980, 
p. 121–125). El galicanismo refiere a la Declaración de los Cuatro Artículos de 1682, en la cual 
la asamblea del clero francés declaró la independencia de la Iglesia francesa (o galicana) de 
Roma, entregándole al rey un amplio control sobre los asuntos eclesiásticos, con la excepción 

1	 Este artículo fue realizado gracias al financiamiento del Concurso Postdoctorados UC 2024, proyecto PD2024-
602. El autor agradece los valiosos comentarios y sugerencias de los evaluadores anónimos. 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


4Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

de asuntos espirituales como la catequesis y la administración de los sacramentos, que queda-
ban en manos de los obispos franceses. Esta declaración fue inspirada por las tesis conciliaristas 
defendidas en el concilio de Constanza (1414–1418), que sostenían que solo el concilio, es decir, 
la asamblea de todos los obispos, podía hablar en nombre de la Iglesia y no el Papa (Lehner, 
2016, p. 17–18). Si bien el galicanismo remite directamente a la experiencia francesa, tanto Mario 
Góngora como Roberto Di Stéfano han destacado su pertinencia para explicar la defensa de las 
prerrogativas de la Iglesia nacional y una relación de colaboración de esta Iglesia con el poder 
político, ya fuera monárquico o republicano (Góngora, 1980, p. 74; Di Stéfano, 2019, p. 63–65). El 
adjetivo regalista, que también se ha utilizado en la historiografía latinoamericana para remitir 
a las ideas galicanas, posee problemas teóricos expuestos por Roberto Di Stéfano en un debate 
que, desafortunadamente, no ha tenido continuación (Di Stéfano, 2012, 2019). Finalmente, en-
tendemos el último adjetivo de la tríada “ilustrado, galicano y republicano” como un ideario y 
una forma de gobierno que se opone al absolutismo monárquico (Lomné, 2009). 

Este artículo posee cuatro secciones. En la primera, realizaremos una mirada general a la 
trayectoria del seminario durante el período colonial. Posteriormente, nos enfocaremos en las 
complejas gestiones políticas y eclesiásticas para anexar el seminario al Instituto Nacional. En 
tercer lugar, revisaremos el plan de estudios que los seminaristas debían seguir en esta nueva 
institución. Finalmente, analizaremos el debate legislativo sobre la conveniencia de reabrir el 
Instituto Nacional con el seminario incluido, después de los años de Reconquista española, para 
luego ofrecer una conclusión. 

El seminario

Probablemente, la primera residencia del Seminario fue una casa que el obispo Juan Pérez 
de Espinosa compró a los dominicos en 1603 con sus recursos (Medina, 1905, p. 72; Aliaga, 1967, 
p. 48), ubicada en el cuadrante que forman las actuales calles Catedral, Amunátegui, Compañía 
de Jesús y San Martín (Barros Arana, 1999, p. 208). El obispo vivía en el Seminario y enseñaba 
latín a los pocos estudiantes residentes (Carvallo, 1875, p. 248–249). Tras el retorno de Pérez a 
España después de desavenencias con el cabildo eclesiástico, el obispo sucesor, Francisco Gon-
zález de Salcedo, trasladó a los seminaristas al Convictorio jesuita San Francisco Javier en 1625 
(Medina, 1905, p. 74). Esta operación fue habitual en los seminarios de la América hispana (Pé-
rez Puente, 2019). El Convictorio era una residencia de estudiantes de élite, quienes realizaban 
sus estudios de gramática, filosofía y teología en el Colegio Máximo San Miguel, la universidad 
jesuita. En el Convictorio no se dictaban lecciones, pero sí se realizaban actividades académicas 
complementarias como repasos, disputaciones y declamaciones (Hanisch, 1963, p. 44). Hasta 
donde sabemos, los seminaristas residían en el Convictorio y recibían lecciones en el colegio de 
los jesuitas, aunque en 1635 volvieron a su residencia original (Enrich, 1891, p. 445). Sin embargo, 
el terremoto de mayo de 1647 derribó las instalaciones, que recién pudieron ser reinauguradas 
casi cincuenta años después (Medina, 1905, p. 83–84).  

En 1708 se publicaron las primeras constituciones del Seminario (Hanisch, 1984, p. 96–100). 
Esta normativa indica que los seminaristas debían asistir en grupo al colegio jesuita para recibir las 
lecciones de la mañana y de la tarde, mientras que en el Seminario realizaban actividades comple-
mentarias, comían y, por supuesto, residían. El rector era el responsable de reforzar los contenidos 
que se estudiaban en el colegio jesuita, aunque ya en 1731 las fuentes muestran la existencia de un 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


5Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

pasante, es decir, un profesor que ejercitaba tales contenidos (Archivo Nacional Histórico, Fondo 
Seminarios y Convictorios, vol. 1, s/f, f. 28–37). En 1757, el obispo Alday complementó la normativa 
promulgada por el obispo Romero donde, entre otras medidas, se aumentó el número mínimo de 
colegiales de nueve a doce y se estableció que el pasante reforzaba los contenidos de Filosofía, 
mientras que el ministro hacía lo propio con los gramáticos (Hanisch, 1984, p. 101–103).

La expulsión de los jesuitas en 1767 modificó obligatoriamente el currículum y la práctica 
académica de los seminaristas, pues las enseñanzas de los autores pertenecientes a la Com-
pañía de Jesús fueron prohibidas de los programas de estudio y el pasante del Seminario fue 
obligado a jurar que no enseñaría las doctrinas condenadas (Millar, 1987, p. 189–193; Lizana, 
1919, p. 627). Por primera vez, las lecciones de Gramática, Filosofía y Teología se realizaron en el 
Seminario a cargo de los pasantes, que siguieron recibiendo ese nombre (Hanisch, 1963, p. 106). 
Sin embargo, la escasez pecuniaria crónica de las instituciones educativas coloniales motivó una 
orden de la Corona, en la cual se indicaba que el Seminario debía unirse con el Convictorio Ca-
rolino – nombre que asumió el antiguo Convictorio jesuita – para que, gracias a la reunión de sus 
ingresos, pudieran subsistir. La idiosincrasia institucional primó. El rector del Seminario, Juan 
Blas Troncoso, informó que la unión de ambas instituciones era impracticable, pues mientras los 
convictores eran «niños y jóvenes engreídos y regalones, como hijos que son de personas ricas y 
poderosas», los seminaristas pertenecían a familias de bajos recursos, «aunque siempre hijos le-
gítimos y de padres limpios y sin raza alguna» (Archivo del Arzobispado de Santiago, vol. 102, s/f, 
f. 744–753). El Convictorio, por su parte, obtuvo una partida de fondos que le permitió subsistir 
a duras penas, sin fusionarse con el Seminario (Frontaura, 1889, p. 26–29). Los años posteriores 
mostraron que este orgullo institucional era financieramente insostenible.

La anexión

La independencia de Chile ni siquiera estaba militarmente garantizada cuando algunos de 
sus más conspicuos intelectuales ya pensaban en una nueva institución educativa republicana. 
En octubre de 1810, apenas un mes después de instalada la primera junta de gobierno, el jurista 
Juan Egaña (1769–1836) propuso fundar un nuevo colegio, que debía financiarse tanto con la 
fusión de los ingresos de los establecimientos coloniales (colegio, seminario, universidad, aca-
demia, escuelas) como con un porcentaje de los diezmos, ya que en este colegio se iban a for-
mar los ministros del altar (Barros Arana, 1863, p. 419–420). Bachiller en Cánones y Leyes por la 
Universidad de San Marcos de Lima y abogado por la Real Universidad de San Felipe, Juan Egaña 
fue el principal representante en Chile de las tendencias ilustradas, galicanas y republicanas que 
señalamos en la introducción (Góngora 1980, p. 185). Ni siquiera la invasión del ejército virreinal 
impidió que la Junta gubernativa llevase adelante el proyecto, pues estableció una comisión 
liderada por Juan Egaña cuyo objetivo era presentar un plan de educación nacional con miras a 
la apertura de un refaccionado Convictorio Carolino (El Monitor Araucano, 12/06/1813, p. 120).

La Junta proclamó que el nuevo Convictorio iba a abrir sus puertas el 1 de agosto de 1813 
(“Proclama del Gobierno á los Pueblos”, 1813, p. 125–126). Sin embargo, el 1 de agosto no se 
inauguró una nueva versión del Convictorio, sino un nuevo Instituto nacional, eclesiástico y ci-
vil, destinado a la formación de todas las profesiones, incluida la sacerdotal. Como sostiene Sol 
Serrano, “todos los niveles educativos, todos los campos de saber, su cultivo y su aplicación, 
estaban comprendidos en este microuniverso ideal” (Serrano, 1994, p. 47). La Junta informaba 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


6Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

que se contaban con recursos para financiar cátedras de Latinidad, Medicina, Dibujo, Lenguas 
Extranjeras, Lógica y Metafísica, Matemáticas Puras, Ciencias Militares y Geografía, Física Ex-
perimental, Teología Dogmática, Historia Eclesiástica, Sagrada Escritura, Filosofía Moral, Eco-
nomía Política y Derecho de Gentes, Leyes Patrias, Anatomía, Botánica y Química (“Aviso a los 
Pueblos”, 1813, p. 138–140). Dos semanas después del anuncio, la comisión liderada por Egaña 
presentó a la Junta un detallado informe académico y financiero del nuevo colegio. 

En paralelo, la comisión exploraba las condiciones de la anexión del seminario conciliar al 
Instituto Nacional. El historiador Domingo Amunátegui indica que, en primera instancia, el cabil-
do eclesiástico aceptó la anexión física del Seminario al nuevo colegio, pero no la entrega de sus 
ingresos (Amunátegui, 1889, p. 109). Juan Egaña replicó que el seminario padecía escasez de re-
cursos, instalaciones deplorables y un nivel académico mediocre. En cambio, en el nuevo colegio 
los eclesiásticos debían estudiar cátedras de Lenguas Vivas, Lógica y Metafísica, Moral, Derecho 
de Gentes, Derecho Canónico, Teología Dogmática, Historia Eclesiástica y Sagradas Escrituras y 
Elocuencia doctrinal, oratoria y panegírica. Incluso, si así lo decidían, podían cursar el resto de 
las cátedras disponibles en el Instituto. 

Por otra parte, Egaña aseguró que la autoridad eclesiástica tendría algunas facultades, tales 
como indicar la vestimenta oficial de los seminaristas, asignar becas a los estudiantes (no sin 
antes ser aprobadas por una comisión compuesta por seis autoridades políticas y religiosas) y 
nombrar al protector de estudios eclesiásticos. Además, el rector del seminario iba a ser el rec-
tor del Instituto en la medida en que sus capacidades físicas lo permitieran. Aun cuando Egaña 
ofreció diversas garantías al cabildo, concluyó afirmando con severidad que la única manera de 
mejorar la absoluta falta de educación en el país era reunir a todos los establecimientos en uno 
solo, pues “cada establecimiento literario de por sí es insuficiente aun para la enseñanza más 
superficial” (Archivo del Arzobispado de Santiago, vol. 69, s/f, f. 113–118). El pragmatismo de 
Egaña era muy similar al expresado por la Corona a fines del siglo XVIII, cuando ordenó la unión 
del Convictorio con el Seminario para evitar la crisis económica de ambos. Al igual que en ese 
momento, el seminario ofreció resistencias. Su rector consideraba que la anexión conducía a 
“una declarada abolición del Seminario”, argumentando que la pobreza de las instalaciones po-
día remediarse invirtiendo algunos recursos. Por otra parte, indicó que en el seminario no solo se 
enseñaba gramática, como Egaña subrayaba, sino también filosofía y teología, aunque no era su 
responsabilidad que en los últimos seis años nadie siguiera el curso de teología. Si bien se abrió 
a considerar la anexión al afirmar que un eventual traslado al edificio del Convictorio no impli-
caba un cambio en las rentas, constituciones y gobierno del Seminario, concluyó que el cabildo 
no poseía la facultad legal para decidir sobre sus recursos, pues esta prerrogativa le pertenecía 
exclusivamente al obispo (Archivo del Arzobispado de Santiago, vol. 69, s/f, f. 57–61).

La situación de sede vacante de la diócesis volvió aún más compleja la aprobación eclesiás-
tica de la anexión. El cabildo, bajo presión del líder militar de la etapa temprana de la Indepen-
dencia chilena, José Miguel Carrera, había nombrado a fines de 1812 al ferviente patriota Rafael 
Andreu Guerrero como gobernador de la diócesis de Santiago. El objetivo de esta maniobra era 
impedir que el canónigo realista José Santiago Rodríguez Zorrilla asumiera el gobierno de la 
diócesis de Santiago, para la cual había sido presentado por el Consejo de Regencia de Cádiz 
(Enríquez, 2011, p.191). Al momento de la negociación de Egaña con el cabildo eclesiástico por 
la anexión del seminario, Andreu Guerrero se encontraba en Talca junto a José Miguel Carrera, 
para cumplir funciones como capellán militar. Por esta razón, nombró al presbítero José Igna-

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


7Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

cio Cienfuegos como su apoderado ante la Junta de gobierno en general y ante la comisión 
liderada por Egaña en particular (Amunátegui, 1889, p. 131). Mario Góngora sostiene que, entre 
los eclesiásticos del período, José Ignacio Cienfuegos fue quien mejor representó el entramado 
ilustrado, galicano y republicano (Góngora 1980, p. 185). Nacido en Santiago en 1762, Cienfuegos 
recibió el presbiterado en 1786 y se desempeñó como cura de Talca entre 1789 y 1813. 

Juan Egaña persuadió a Cienfuegos de la conveniencia de la anexión, repitiéndole los ar-
gumentos que había planteado ante el cabildo y el rector del seminario. Cienfuegos creía que, 
en oposición a lo señalado por el rector, la reunión del seminario con el Instituto efectivamente 
cumplía con las aspiraciones tridentinas, que habían sido largamente descuidadas. El presbítero 
consideraba que la anexión no implicaba una enajenación de las rentas sino una agregación a 
otras rentas para que el decreto conciliar se cumpliera de forma plena. Por esta razón, estuvo 
de acuerdo con “la permutación local e incorporación de las rentas del seminario al enunciado 
Colegio Carolino” (Archivo del Arzobispado de Santiago, vol. 69, s/f, f. 69–78). Con “permutación 
local” se refería a la cesión de la casa del seminario a la Junta a cambio de su traslado al edificio 
que iba a ocupar el Instituto Nacional. 

El acuerdo de fondo de Cienfuegos con la propuesta de Egaña no era absoluto. Cienfuegos 
puso algunas condiciones sobre cuya base debía organizarse el concordato de anexión. Estas 
condiciones muestran que el proyecto ilustrado, galicano y republicano, representado por Ega-
ña y Cienfuegos, tenía algunas tensiones internas que conviene destacar. Las condiciones de 
Cienfuegos se referían exclusivamente a la esfera institucional y no al contenido de la educación 
que iba a recibir el clero formado en el Instituto Nacional. 

Cienfuegos deseaba preservar para la autoridad eclesiástica una serie de derechos: la pro-
piedad sobre las rentas del seminario, aun cuando fueren agregadas a las del Instituto Nacional; 
la designación de la persona encargada de recaudar tales rentas; el nombramiento, junto a la 
Junta gubernativa, del rector del Instituto; el nombramiento de los profesores de Teología, Sa-
grada Escritura y Cánones; la asignación de las becas para los seminaristas sin el concurso de 
otras autoridades y la autorización para que el obispo visitara el establecimiento en cualquier 
momento. Por otra parte, pretendía asegurar que el seminario pudiera separarse del Instituto 
en caso de que hubiera decadencia de los estudios o alguna otra causa justificada. Finalmente, 
esperaba que la casa del seminario fuese permutada por los patios y edificios que en el Convic-
torio Carolino (lugar donde se instalaría el Instituto Nacional) ocupó la Casa de Moneda (Archivo 
del Arzobispado de Santiago, vol. 69, s/f, f. 69–78).

Si bien manifestó su acuerdo general con las condiciones de Cienfuegos, Egaña discrepó 
en cinco puntos específicos, lo que muestra nuevamente las tensiones internas del galicanismo 
republicano. En primer lugar, Egaña cuestionó la solicitud de Cienfuegos de permutar la casa 
del seminario por el patio que ocupaba la Casa de Moneda. Por un lado, el jurista aclaró (pro-
bablemente contra las expectativas de Cienfuegos, el cabildo y el rector) que los seminaristas 
no tendrían un departamento aparte en el Instituto, sino que compartirían el régimen de vida 
y estudios del resto de los pupilos. Por otro lado, Egaña argumentó que el patio al cual refería 
Cienfuegos había sido tasado por el cabildo hacía veinticinco años en 53.542 pesos y 6 reales, 
más de cuatro veces el valor de la tasación de la casa del seminario (12.000 pesos), lo cual hacía 
imposible una permutación porque los valores eran incomparables. Egaña sostuvo también que 
todas las rentas debían cobrarse por un administrador general, ya que una recolección dividida 
impediría una administración correcta de los recursos. 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


8Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

El nombramiento del rector del Instituto por parte del prelado junto a la Junta gubernativa 
también fue objetado por Egaña, pues los seminaristas eran una porción muy limitada del nú-
mero total de estudiantes y los recursos que aportaba el seminario no eran comparables con 
los fondos inyectados por el gobierno. Egaña fue enfático al sostener que “la educación pública 
es de la privativa inspección de los gobernadores” (Archivo del Arzobispado de Santiago, vol. 
69, s/f, f. 79–82). El seminario iba a formar parte del sistema de educación pública del país. Esta 
concepción del seminario estaba fuertemente alineada con el proyecto de Ilustración católi-
ca, galicanismo y republicanismo de los políticos e intelectuales independentistas. Respecto del 
nombramiento de profesores por parte del prelado, la lógica de Egaña fue la misma: los profeso-
res de las cátedras de Teología, Sagrada Escritura y Cánones podían ser presentados por el obis-
po, pero su aprobación dependía de la autoridad competente, a saber, el tribunal de educación 
nombrado por el gobierno. 

Finalmente, Egaña objetó la asignación de becas por parte del prelado sin el concurso de una 
comisión gubernamental que seleccionase a los aspirantes. El senador argumentó que el gobierno 
civil tenía las mismas facultades que el eclesiástico para la selección de los aspirantes idóneos. 
Desde su punto de vista, la responsabilidad de elegir a los seminaristas no le competía exclusiva-
mente al obispo, pues habitualmente los alumnos ingresaban al seminario para estudiar gramática 
y luego continuar otras trayectorias formativas y laborales. Así lo demostraba el bajo porcentaje 
de seminaristas ordenados durante el siglo XVIII, situación que se mantuvo en las primeras déca-
das del siglo XIX. Ni siquiera el concilio de Trento, según Egaña, exigía una excesiva supervisión del 
obispo, pues “la intención del Concilio es darle [a los seminaristas] aptitud de moralidad y literatu-
ra, nada más” (Archivo del Arzobispado de Santiago, vol. 69, s/f, f. 79–82). El jurista quería decir que 
la educación clerical no fue pensada en el concilio como una educación teológica especializada (lo 
que era cierto), sino que se buscaba que el clero adquiriese solamente moralidad y rudimentos de 
gramática. Esta afirmación era parcialmente cierta, pues el canon tridentino indicaba expresa-
mente que los alumnos debían memorizar la Sagrada Escritura, aprender las homilías de los santos 
y las fórmulas para administrar los sacramentos, asistir a misa diariamente, confesarse una vez al 
mes y servir en las iglesias que lo requirieran en los días festivos. Era un programa minimalista, sí, 
pero orientado hacia la práctica pastoral (O’Donohoe, 1957). 

Finalmente, el 25 de julio de 1813, Juan Egaña y José Ignacio Cienfuegos firmaron un con-
cordato en el que se establecieron las condiciones para la anexión del Seminario al Instituto 
Nacional (Archivo del Arzobispado de Santiago, vol. 69, s/f, f. 85–90). Todas las observaciones 
de Egaña fueron incluidas. El seminario pasó a formar parte del Instituto Nacional hasta 1834. 
La tensión institucional entre Egaña y Cienfuegos no debe sobrestimarse. Poco más de un mes 
después de firmado el concordato, ambos publican una «Constitución parroquial para el Obispa-
do de Santiago», en la cual se abolían definitivamente los derechos parroquiales, que permitían 
que los párrocos recibiesen una contribución pecuniaria por la celebración de bautismos, matri-
monios y entierros. Para remediar esta abolición, el proyecto indicaba que el Estado asumía la 
sustentación de los párrocos mediante los recursos obtenidos del cobro de los diezmos. Mario 
Góngora sostiene que «en la constitución parroquial de 1813 se encarnan, pues, las aspiraciones 
fundamentales de la Ilustración Católica y de Juan Egaña» (Góngora, 1981, p. 191).

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


9Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Los estudios eclesiásticos en el Instituto Nacional

En la sesión del 27 de julio de 1813, el Congreso aprobó las Ordenanzas del Instituto Nacional, 
literario, económico, civil y eclesiástico del Estado. Según este plan, en el Instituto Nacional se 
debían formar no solo estadistas, juristas, químicos, botánicos, cirujanos y ciudadanos en ge-
neral, sino también eclesiásticos “instruidos y virtuosos” (Congreso Nacional de Chile, 1887, p. 
296). Las Ordenanzas sostenían que, en general, la instrucción durante el período colonial había 
sido miserable y que, en particular, la que recibieron los seminaristas no cumplía de ninguna 
manera con las disposiciones tridentinas.

Según estas ordenanzas, los estudios comunes a todos los estudiantes del Instituto eran 
Idiomas (Lengua Latina y Lenguas Vivas), Fundamentos de la religión y Filosofía moral. Tras 
aprobar el examen de esta última asignatura, el alumno debía escoger una de las profesiones 
que se ofrecían en el Instituto. Se esperaba que los matriculados en el Seminario se inclinaran 
por la formación teológica, que implicaba cursar las cátedras de Lógica y Metafísica; Derecho 
natural y de gentes; Teología dogmática, Moral e Historia eclesiástica; Escritura y Elocuencia 
doctrinal, oratoria y panegírica. La cátedra de Elocuencia debían tomarla todos los estudiantes 
del Instituto a excepción de los gramáticos, una hora en la tarde a la semana (Congreso Nacional 
de Chile, 1887, p. 304). En síntesis, el Instituto ofrecía a los seminaristas un programa teológico, 
civil y retórico.

Revisemos brevemente el programa de los cursos teológicos del Instituto. La cátedra de 
Teología dogmática, moral e historia eclesiástica estaba dividida en cuatro partes: Lugares teo-
lógicos, Teología dogmática, Teología moral e Historia eclesiástica. Lugares teológicos debía 
ser estudiado en base al manual de Toribio Rodríguez y Mariano Rivero (1811) o a Institutiones 
Theologicae de Lorenzo Valla (1780), mucho más conocido como Lugdunense, gentilicio en latín 
de los habitantes de Lyon, donde Valla ejerció como profesor del seminario. Rodríguez y Rivero 
escribieron su manual para los alumnos del Convictorio San Carlos de Lima, donde ejercieron 
como rector y vicerrector, respectivamente. El manual consiste en una introducción a la teolo-
gía, con capítulos dedicados a su naturaleza, sus fuentes, sus verdades, las herejías, su historia 
y sus fines. El presbítero Rodríguez, quien también ejercía como catedrático de Sentencias en la 
Universidad de San Marcos, había liderado una reforma de estudios en el Convictorio limeño, in-
troduciendo el uso de compendios, la física de Newton, una teología moral rigorista y el estudio 
de la Biblia, los Padres de la Iglesia y la historia eclesiástica, conforme al espíritu de la Ilustración 
Católica que definimos en la introducción (Valle, 2006, 337–382). Sus convicciones ilustradas y 
republicanas volvieron a su manual muy atractivo para los líderes intelectuales de las reformas 
educativas chilenas, como Juan Egaña y José Ignacio Cienfuegos. El Lugdunense, por su parte, 
había ingresado al Índice de Libros Prohibidos en 1792 por defender posiciones galicanas y janse-
nistas (Llamosas, 2016, p. 269–279). El jansenismo fue un movimiento que subrayaba la austeri-
dad en la práctica religiosa, la importancia de la Iglesia primitiva como modelo para la reforma de 
la Iglesia y el progreso moral mediante la lectura de la Biblia y la piedad individual. El nombre de 
este movimiento proviene del obispo y teólogo de los Países Bajos españoles del siglo XVII, Cor-
nelio Jansenio (Lehner, 2016, p. 19). A pesar de la condena papal, el manual tuvo amplia difusión 
en la región. Precisamente en 1813, el deán Gregorio Funes, rector de la Universidad de Córdoba, 
introdujo el Lugdunense como libro de texto para la cátedra de Lugares Teológicos, principal-
mente por el uso que realizaba de la Escritura y los Padres de la Iglesia, en contraste con los 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


10Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

manuales escolásticos que, en su opinión, investigaban “razonamientos puramente humanos, 
sutilezas, sofismas engañosos, especulaciones frívolas” (Funes, 1994, p. 325). Juan Egaña, José 
Ignacio Cienfuegos, Toribio Rodríguez de Mendoza y Gregorio Funes, por nombrar solo algunos 
de los más destacados líderes políticos y eclesiásticos de las primeras décadas independentistas, 
compartieron una sensibilidad generacional ilustrada, galicana y republicana, que se expresó 
curricularmente en una reivindicación de las Escrituras y los Padres de la Iglesia como fuentes 
de la teología dogmática. 

Tras seis meses de Lugares Teológicos, las Ordenanzas de 1813 recomendaban estudiar Teo-
logía Dogmática y Moral siguiendo De theologicis disciplinis del agustino italiano Giovanni Lo-
renzo Berti (1739-1745) y Théologie morale del obispo de Vaison-la-Romaine, François Genet 
(1640–1702), un manual jansenista que había sido utilizado en la Real Universidad de San Felipe 
a fines del siglo XVIII. El manual de Berti consistía en una extensa introducción a la teología en 
ocho volúmenes y fue denunciada ante el Santo Oficio por dos obispos franceses bajo la acusa-
ción de jansenismo, aunque Benedicto XIV confirmó su ortodoxia (Rock, 2003, p. 334; Pomplun, 
2016, 138–140). Sin excepción, los manuales sugeridos por las Ordenanzas de 1813 fueron sospe-
chosos o culpables de jansenismo. La sección de Historia de la Iglesia debía impartirse siguiendo 
el manual del deán de Auxerre, Gabriel-Marie Ducreux (1743–1790), Les Siecles Chretiens (Pa-
rís, 1775-1777, 9 volúmenes). Mario Góngora sostiene que, aunque se trataran de compendios 
cronológicos, la erección de cátedras de Historia de la Iglesia en los seminarios y universidades 
americanas usualmente servían para difundir ideas galicanas (Góngora, 1980, p. 96). 

Respecto de la vestimenta de los colegiales, las ordenanzas originales declaraban que los 
seminaristas usarían la ropa talar (Congreso Nacional de Chile, 1887, p. 309). Sin embargo, en las 
adiciones escritas por Juan Egaña, se indicó que el traje de todos los colegiales era el talar con 
beca morada y el emblema patrio, para evitar el lujo y las comparaciones. Esta medida evitaba 
que los seminaristas se distinguieran del resto de sus compañeros (Congreso Nacional de Chile, 
1887, p. 315). El Instituto Nacional, no debe olvidarse, era el colegio de una república católica: la 
mitad de las principales autoridades era eclesiástica y diez de las primeras diecinueve cátedras 
abiertas en el colegio fueron cubiertas por miembros del clero regular y secular (Baeza, 2010, 
p. 486–487). Todos los estudiantes debían iniciar su día en la capilla, entre las cinco cuarenta y 
cinco y las seis de la mañana; a las siete y media de la mañana oirían misa; a las siete de la tarde 
rezarían el rosario y entre nueve quince y nueve y media de la noche meditarían en la capilla. 
También estaba planificado que los estudiantes se confesaran y comulgaran mensualmente y 
realizaran los ejercicios espirituales una vez al año (Congreso Nacional de Chile, 1887, p. 307–
309). Los catedráticos de materias eclesiásticas y seglares también debían asistir a misa, oír las 
oraciones, comulgar dos a tres días al año y cenar en el refectorio con todos (Congreso Nacional 
de Chile, 1887, p. 302).

Las Ordenanzas señalaban que el Patronato residía en la soberanía nacional, cuya repre-
sentación era delegada al gobierno. Por lo tanto, la Junta gubernativa era la más alta autoridad 
del establecimiento (Congreso Nacional de Chile, 1887, p. 298). Se estipulaba que el gobierno 
debía nombrar un tribunal de educación pública, compuesto por el protector civil, el protector 
eclesiástico, el rector de la universidad, el rector del Instituto, el vicario del obispo y un senador 
(Congreso Nacional de Chile, 1887, p. 313). Este tribunal ejercía la dirección ejecutiva del Insti-
tuto y de los colegios que, inspirados por el de Santiago, deberían crearse en las provincias del 
país (Congreso Nacional de Chile, 1887, p. 298). Las Ordenanzas del Instituto abolieron las cons-

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


11Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

tituciones y reglamentos de los diversos cuerpos académicos que le dieron origen, incluido, por 
supuesto, el seminario (Congreso Nacional de Chile, p. 313).

El 10 de agosto de 1813 se celebró la apertura solemne del Instituto Nacional, con un encen-
dido discurso del ministro del Interior, Mariano Egaña (“Apertura del Instituto Nacional”, 1813, p. 
204–205). Sin embargo, en poco más de un año, las fuerzas militares independentistas fueron 
derrotadas en Rancagua por el ejército virreinal. Tras su ingreso victorioso a Santiago, el gober-
nador español Mariano Osorio mandó a buscar al obispo electo José Rodríguez Zorrilla, quien 
sufría el destierro en Colina después del nombramiento de Rafael Andreu Guerrero como gober-
nador del obispado (Silva Cotapos, 1911, p. 81). Osorio decretó la clausura del Instituto Nacional 
y le encargó al obispo electo la reorganización de los establecimientos educacionales conforme 
a los antiguos usos coloniales (Amunátegui, 1889, p. 190).

La reapertura del Instituto Nacional, ¿con o sin el seminario incluido? 

El Instituto Nacional se mantuvo clausurado incluso hasta después de que el ejército de 
los Andes propinó victorias contundentes al ejército realista en Chacabuco y Maipú. Si bien el 
gobierno había anunciado su interés en reabrir el Instituto, las campañas militares exigían la ex-
clusividad de los recursos disponibles (Barros Arana, 1890, p. 212). Apenas dos semanas después 
de la batalla de Chacabuco (12 de febrero de 1817), el Director Supremo, Bernardo O’ Higgins, 
decretó un nuevo destierro del obispo realista Rodríguez Zorrilla en nombre de la seguridad de 
la patria. Desterrado en Mendoza y bajo instrucción de O’Higgins, Rodríguez Zorrilla tuvo que 
nombrar a José Ignacio Cienfuegos como gobernador del obispado (Barros Arana, 1890, p. 26). 
Cienfuegos, junto a Juan Egaña y numerosos patriotas, había vivido el exilio en la isla de Juan 
Fernández tras la victoria de Osorio. En 1818 no solo era gobernador del obispado, sino también 
presidente del Senado (Salinas, 1976, p. 102). A fines de este año, el Senado acordó restablecer 
el Instituto Nacional bajo las ordenanzas de 1813 (Congreso Nacional de Chile, 1886, p. 64). Sin 
embargo, en febrero de 1819, O’Higgins envió al Senado un oficio que había recibido de parte 
del canónigo argentino Julián Navarro, rector del seminario y antiguo capellán del ejército de los 
Andes, para que el seminario no fuera incorporado al Instituto Nacional en su restablecimiento 
(Congreso Nacional de Chile, 1886, p. 266–267). Si bien el oficio del rector no está disponible de 
manera íntegra, sabemos que, textualmente, sostenía que la anexión era “contraria al Derecho 
Canónico i Patrio, no conviene al bien de la Iglesia, ni a la estabilidad i honor que han de garantir 
nuestro naciente Estado” (Congreso Nacional de Chile, 1886, p. 355). 

Frente a la solicitud del rector Navarro, el Senado optó por conformar una comisión de 
teólogos y canonistas presidida el canónigo de la catedral, el doctor Domingo Errázuriz y com-
puesta por los doctores Diego de Elizondo, José Antonio Rodríguez y Gaspar Marín. Diego de 
Elizondo se excusó ante el Senado de no poder ser parte de la comisión por motivos pastorales 
y fue reemplazado por el licenciado Bernardino Bilbao (Congreso Nacional de Chile, 1886, p. 
282). Domingo Errázuriz, el mayor de los comisionados, se ordenó de presbítero en 1781, des-
pués de haber obtenido el grado de Doctor en Cánones y Leyes de la Universidad de San Feli-
pe, de la cual fue también profesor. Fue nombrado canónigo doctoral en 1818, mientras ejercía 
como superintendente de la construcción del templo votivo de Maipú (Dougnac, 2022, p. 574; 
Silva Castro, 1960, p. 42-43). Bernardino Bilbao se ordenó de presbítero en 1813, después de 
haber obtenido el título de abogado por parte de la Real Audiencia. José Antonio Rodríguez 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


12Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Aldea era Doctor en Teología (1803) y en Leyes (1805) por la Universidad de San Marcos. En 
1808 obtuvo el título de abogado por la Real Audiencia limeña y en 1811 fue nombrado notario 
mayor de la arquidiócesis. Rodríguez arribó a Chile en calidad de auditor de guerra de los ejér-
citos virreinales, donde se quedó después de la victoria de las fuerzas independentistas tras 
haber obtenido la confianza del Director Supremo, Bernardo O’Higgins (Dougnac, 2022, p. 578, 
588). Al igual que Rodríguez, Gaspar Marín era Doctor en Teología (1791) y en Cánones y Leyes 
(1804), pero por la Universidad de San Felipe. Marín integró la Junta gubernativa (1810-1811) y 
fue diputado (1811) y senador (1812-1814). 

Los resultados de la comisión permiten evaluar el consenso que generaba el programa ilus-
trado, galicano y republicano expresado en la anexión del seminario al Instituto Nacional. Mien-
tras los presbíteros Errázuriz y Bilbao apoyaron la posición del rector Navarro, los juristas Rodrí-
guez y Marín defendieron la anexión.

El informe de Errázuriz y Bilbao se opuso a la anexión por dos argumentos principales: la 
incapacidad del obispo para tomar decisiones de este tipo y la naturaleza eclesiástica de los bie-
nes pertenecientes al seminario. Los autores señalaban que si bien el canon tridentino dejaba 
el gobierno de los seminarios en manos del obispo, este último no podía variar lo establecido en 
el canon. Debido a que el obispo titular había sido exiliado, la decisión de la anexión iba a ser 
tomada por un gobernador del obispado, lo que la hacía aún más inválida. La discusión sobre 
la propiedad de los bienes fue más compleja. Para estos autores, el seminario era una institu-
ción eclesiástica porque su financiamiento provenía de un porcentaje de las rentas eclesiásti-
cas, cuya percepción por parte de la monarquía había sido concedida por las bulas papales a 
cambio de la fundación, dotación y edificación de las iglesias y sostenimiento de sus ministros. 
La recaudación de los diezmos, desde este punto de vista, no era un atributo soberano sino una 
concesión papal. El porcentaje de las rentas asignadas para los seminarios no provenía del erario 
real, sino de los bienes eclesiásticos que le habían sido concedidos. La intervención real en tales 
rentas, continuaron, era una violación notoria de la inmunidad eclesiástica y una interpretación 
incorrecta e interesada del Patronato real (Congreso Nacional de Chile, 1886, p. 304–307). 

Rodríguez y Marín, por su parte, esgrimieron una defensa extensa y erudita (Congreso Na-
cional de Chile, 1886, p. 353–366). La calidad argumentativa de este reporte ha sido destacada 
recientemente por Antonio Dougnac (Dougnac, 2022). Los autores aprobaban la facultad real de 
arbitrar en materias eclesiásticas pues los decretos conciliares no las consideraban como inter-
venciones prohibidas y la necesidad pública las justificaba. Sin embargo, esta facultad, añadían, 
pertenecía a los pueblos y no a los reyes, por lo cual el Estado de Chile y el Director Supremo 
hacían uso de ella de manera legítima. Incluso afirmaron que Chile independiente tenía funda-
mentos más sólidos que la monarquía hispánica para reclamar el derecho de Patronato, el cual 
permitía que la autoridad civil modificara el régimen de gobierno del seminario expresado en las 
ordenanzas del Instituto Nacional de 1813. 

Respecto de las rentas que lo financiaban – una cuestión central para Errázuriz y Bilbao –, 
Rodríguez y Marín explicaban que los diezmos eran bienes temporales, sobre los cuales el mo-
narca tenía un dominio pleno. La concesión papal originaria no modificaba el carácter de este 
dominio, que justificaba que los reyes recurrieran a los bienes eclesiásticos sin contar con la 
aprobación del Papa ni del clero. Esta intervención estaba lejos de ser una violación de la inmu-
nidad eclesiástica, pues la misma inmunidad era una donación de los príncipes seculares y, en 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


13Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

tanto que tal, tenía las limitaciones que los príncipes quisieran. Estas prerrogativas de la monar-
quía debían ser reconocidas, desde su punto de vista, para el Estado de Chile.

Sin embargo, a diferencia de las conclusiones de Errázuriz y Bilbao, este texto entró al te-
rreno curricular, oponiéndose tajantemente a quienes pretendían excluir a los seminaristas del 
contacto con las ciencias profanas, según el espíritu ya descrito de la Ilustración Católica. El re-
porte recomendaba, para el mejor ejercicio de su ministerio, que los clérigos estudiaran Derecho 
natural y de gentes, Física, Matemáticas y Economía, porque al instruir a los fieles en la religión 
al mismo tiempo podían dirigir sus fortunas y formar ciudadanos. Según los autores, la concen-
tración exclusiva en manuales teológicos había sido una “¡ceguedad española de que apenas 
pudo triunfar un Campomanes!” (Congreso Nacional de Chile, 1886, p. 363), haciendo referencia 
al célebre político ilustrado español. Existe una evidente continuidad ilustrada, galicana y repu-
blicana entre el punto de vista de Egaña en la negociación del concordato, las ordenanzas del 
Instituto Nacional de 1813 y el informe de la dupla Rodríguez-Marín en 1819. 

El 18 de marzo de 1819, el Senado declaró su conformidad con el informe de Rodríguez y 
Marín y lo mandó a imprimir en la Imprenta del Estado para silenciar “a las injustas declamacio-
nes de los inmunistas preocupados” (Congreso Nacional de Chile, 1886, p. 367). Finalmente, el 
Senado convocó al gobernador del obispado, José Ignacio Cienfuegos, para que organizara de 
forma urgente la reapertura del Instituto Nacional con el seminario incluido, que se iba a ubicar 
en el antiguo Convictorio Carolino (Congreso Nacional de Chile, 1886, p. 382). Esta decisión no 
satisfizo a todo el clero. Por ejemplo, en julio de 1820 se publicó un curioso opusculo anónimo 
titulado Papel que da al público un sacerdote idiota del campo, en el cual su autor, asumiendo 
la posición de un ignorante frente a los elegantes argumentos de los letrados, defendía la auto-
ridad eclesiástica sobre los seminarios y los diezmos basado principalmente en las Escrituras y 
en la Historia de la Iglesia.

En julio de 1821, el Senado acordó que ninguna persona podía realizar la profesión religiosa 
ni recibir las órdenes sagradas sin haber sido aprobada en las cátedras de Latinidad, Teología y 
Sagrados Cánones en el Instituto Nacional o en la Universidad de San Felipe (Congreso Nacional 
de Chile, 1889, p. 246). Los obispos que confirieran la profesión o las órdenes a personas sin es-
tos requisitos iban a ser separados de sus cargos y privados de sus bienes. Este acuerdo del Se-
nado no solo introducía un requisito que no estaba contemplado en ninguna legislación anterior 
– ni siquiera en el concilio de Trento –, sino que era completamente inapropiado para la realidad 
nacional, puesto que muy pocos cursaban las cátedras de Teología en el Instituto Nacional o en 
la Universidad de San Felipe.

El reorganizador del Instituto con el seminario incluido, José Ignacio Cienfuegos, vicario ca-
pitular de la diócesis, envió un oficio al ministro del Interior en marzo de 1826, en el cual exponía 
sus temores sobre el giro representado por el primer rector laico del establecimiento, el militar y 
geógrafo francés Carlos Ambrosio Lozier. Cienfuegos estimaba que tanto la falta de un rector y 
ministros eclesiásticos como la independencia del Instituto respecto del obispo estaba perjudi-
cando la formación de los jóvenes que seguían la carrera eclesiástica. De hecho, declaró verse “en 
la necesidad de andar buscando acólitos que sirvan en el Altar por no haber en el Instituto quien 
desempeñe este ministerio” (Hernández, 1988, p. 255). Por ende, solicitó franca, pero modesta-
mente, la resolución de estos problemas por parte del Director Supremo o la separación definitiva 
del seminario del Instituto, para gobernarse bajo la autoridad del obispo, tal como lo establecía el 
concordato firmado en 1813. Esta primera solicitud expresa de separación no tuvo respuesta. 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


14Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

En 1831, el diputado y presbítero Juan José Uribe propuso el restablecimiento del seminario 
como institución independiente del Instituto, pues desde la anexión no se había ordenado un 
solo eclesiástico entre los estudiantes y los seminaristas despreciaban el estudio de la teología y 
la profesión sacerdotal (Congreso Nacional de Chile, 1899, p. 454–455). A pesar de que la ausen-
cia de graduados parecía ser un sólido argumento a favor, la moción fue rechazada por 24 votos 
contra 14, con una abstención. Si bien conocemos los nombres de los diputados presentes, no 
está disponible la votación de cada uno de ellos (Congreso Nacional de Chile, 1899, p. 468–469)

A pesar de que la moción del diputado Uribe fue rechazada, la permanencia del seminario 
en el Instituto Nacional ya se había convertido en un problema. En 1833, el obispo de Santiago, 
Manuel Vicuña, solicitó la separación del seminario del Instituto Nacional al ministro del Interior 
aduciendo múltiples razones: la inasistencia de los colegiales a la catedral; la indecencia de su 
vestimenta; las mínimas facultades del obispo para diseñar el currículum, elegir los manuales, 
seleccionar a los profesores, administrar las rentas y supervisar a los estudiantes; la enseñanza 
en base a libros de texto condenados por la Santa Sede, como el Lugdunense; el escasísimo nú-
mero de colegiales ordenados desde que se efectuó la unión con el Instituto Nacional; el desdén 
del gobierno por la formación clerical en comparación a la atención a las demás ramas del cono-
cimiento y, en síntesis, el incumplimiento pleno de las prescripciones promulgadas en el concilio 
de Trento (Archivo del Arzobispado de Santiago, vol. 62, f. 185–188). Debido a que la separación 
se debía discutir y votar en el Congreso, en 1834 el diputado José María Tocornal propuso, en 
línea con la propuesta del obispo Vicuña, el restablecimiento del seminario como institución 
independiente (Congreso Nacional de Chile, 1901, p. 319). Tras algunos debates en la Cámara 
de Diputados, algunos tan álgidos que el presidente de la Cámara tuvo que disolver la sesión, el 
proyecto de ley fue aprobado por amplia mayoría (Congreso Nacional de Chile, 1901, p. 357). Tras 
su aprobación por el Senado (Congreso Nacional de Chile, 1902, p. 209), el 4 de octubre de 1834 
se promulgó el decreto gracias al cual «se restablecen los seminarios del Estado de Chile según 
lo dispuesto por el Santo Concilio de Trento» (“SEMINARIOS”, 1834, p. 335). Como se observa en 
el decreto, el seminario se restablecía como institución independiente, pero seguía siendo “del 
Estado de Chile”. La pertenencia del seminario al sistema de educación nacional originó múlti-
ples conflictos en las décadas posteriores, cuando el consenso ilustrado, galicano y republicano 
comenzó a resquebrajarse.

Conclusiones

La anexión del seminario al Instituto Nacional fue una expresión pedagógica e institucional del 
entramado ilustrado, galicano y republicano que caracterizó a las élites políticas y eclesiásticas que 
lideraron el proceso de Independencia en Chile. Sin embargo, como se aprecia en este trabajo, este 
consenso estuvo lejos de ser absoluto. Incluso los dos principales representantes del movimiento 
de Ilustración Católica en Chile – Juan Egaña y José Ignacio Cienfuegos – tuvieron desacuerdos 
respecto de las condiciones del concordato de anexión. Las diferencias de opinión de la comisión 
establecida por la Cámara de Diputados para resolver la inclusión del seminario en la reapertura 
del Instituto Nacional es otra muestra de estas tensiones. Si bien José Ignacio Cienfuegos solicitó la 
separación del seminario en 1826, recién en 1834 el Congreso Nacional se mostró favorable a esta 
proposición. La presión ejercida por el obispo Vicuña y por los diputados conservadores probable-
mente orientaron a los parlamentarios a votar a favor de la separación. 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


15Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Según Mario Góngora, “hacia 1840 la unión con el Papado y la peculiar constelación intelec-
tual del siglo XIX, ya maduro, convierten al galicanismo en una reminiscencia” (Góngora, 1980, 
p. 105). Así como la anexión del seminario al Instituto Nacional constituyó una de las principales 
expresiones pedagógicas e institucionales ilustradas y galicanas, su separación fue una muestra 
del declive de esta tradición, paralela a la consolidación del liberalismo y el ultramontanismo. 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


16Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

REFERENCIAS

Fuentes primarias

APERTURA DEL INSTITUTO NACIONAL. El Monitor 
Araucano, Santiago, 12 ago. 1813, p. 204–205. 

ARCHIVO NACIONAL HISTÓRICO. Fondo Seminarios y 
Convictorios, vol. 1. 

ARCHIVO DEL ARZOBISPADO DE SANTIAGO. Fondo 
Gobierno. Vol. 69. SS. Sobrino, Marán, Rodríguez, 
Vicuña y Eyzaguirre. 1791–1845. 

ARCHIVO DEL ARZOBISPADO DE SANTIAGO. Fondo 
Gobierno. Vol. 62. Documentos eclesiásticos. 
1597–1889.   

ARCHIVO DEL ARZOBISPADO DE SANTIAGO. Fondo Go-
bierno. Vol. 102. Documentos varios. 1547–1799.

AVISO A LOS PUEBLOS. El Monitor Araucano, Santiago, 
6 jul. 1813, p. 138–140.  

CONGRESO NACIONAL DE CHILE. Sesiones de los Cuer-
pos Legislativos de la República de Chile. Tomo II. 
Santiago: Imprenta Cervantes, 1886. 

CONGRESO NACIONAL DE CHILE. Sesiones de los Cuer-
pos Legislativos. Tomo primero. Santiago: Imprenta 
Cervantes, 1887. 

CONGRESO NACIONAL DE CHILE. Sesiones de los 
Cuerpos Legislativos. Tomo XX. Santiago: Imprenta 
Cervantes, 1899. 

CONGRESO NACIONAL DE CHILE. Sesiones de los Cuer-
pos Legislativos. Tomo XXII. Santiago: Imprenta 
Cervantes, 1901. 

CONGRESO NACIONAL DE CHILE. Sesiones de los Cuer-
pos Legislativos. Tomo XXIII. Santiago: Imprenta 
Cervantes, 1902. 

EL MONITOR ARAUCANO [Santiago]. 12 jun. 1813, p. 120. 

FUNES, Gregorio. Plan de estudios para la Universidad 
de Córdoba. Estudios. Revista del Centro de Estu-
dios Avanzados, Córdoba, n. 3, p. 217-253, 1994.

HANISCH, Walter. Las constituciones del Seminario de 
Santiago (1708–1757). Anuario de Historia de la 
Iglesia en Chile 2, p. 77-103, 1984.

HERNÁNDEZ, Roberto. Restauración de la identidad 
y autonomía del Seminario Conciliar. Solicitud de 
José Ignacio Cienfuegos en 1826. Anuario de His-
toria de la Iglesia en Chile 6, p. 251–255, 1988.  

PROCLAMA DEL GOBIERNO Á LOS PUEBLOS, anuncian-
do la apertura del Convictorio S. Carlos. El Monitor 
Araucano, Santiago, 17 junio 1813, p. 125–126. 

SEMINARIOS. Boletín de las leyes, y de las órdenes y 
decretos del gobierno, libro 6, n° 7, 4 de oct. 1834, 
p. 335. 

Bibliografía

ALIAGA, Fernando. La relación de visita ad limina de 
1609 y los precedentes de la Iglesia en Chile en el 
siglo XVI. Santiago: [s.n.], 1967.

AMUNÁTEGUI, Domingo. Los primeros años del Ins-
tituto Nacional (1813–1835). Santiago: Imprenta 
Cervantes, 1889.

BAEZA, Andrés. Enlightenment, education, and the 
republican project: Chile’s Instituto Nacional 
(1810–1830). Paedagogica Historica, London, v. 46, 
n. 4, p. 479-493, 2010. 

BARRIOS, Marciano. El Seminario de Santiago de Chile: 
historia de fidelidad. Santiago: Seminario Pontificio 
Mayor Santos Ángeles Custodios, 2008.

BARROS ARANA, Diego. Historia general de Chile: 
Tomo IV. Santiago: Editorial Universitaria; Centro 
de Investigaciones Diego Barros Arana, 1999. 

BARROS ARANA, Diego. Historia jeneral de Chile. Tomo 
XI. Santiago: Rafael Jover, 1890.

BARROS ARANA, Diego. Historia jeneral de la Inde-
pendencia de Chile. Tomo I. Santiago: Librería de 
Pedro Yuste i C.a, 1863.

CARVALLO, Vicente. Descripción histórico-jeográfica 
del Reino de Chile. In: Colección de historiadores 
de Chile y documentos relativos a la historia 
nacional. Tomo VIII. Santiago de Chile: Imprenta de 
la Librería del Mercurio, 1875. 

CASTAÑEDA GARCÍA, Rafael. El oficio de bibliotecario 
en los seminarios conciliares a finales de la Nueva 
España. Estudios de Historia Novohispana, núm. 
73, 22–54, 2025a. 

CASTAÑEDA GARCÍA, Rafael. Secularizar saberes: las 
cátedras de derecho en algunos seminarios conci-
liares en la transición al México independiente. In: 
SHERWELL, Pablo y GONZÁLEZ, Enrique (coords.). 
Secularización eclesiástica novohispana: del 
predominio de las órdenes religiosas al ascenso 
episcopal (siglos XVI–XVIII). México: Universidad 
Nacional Autónoma de México, Instituto de In-
vestigaciones sobre la Universidad y la Educación, 
2025b, p. 207–232. 

COMERFORD, Kathleen M. Post-Tridentine Tuscan dio-
cesan seminaries: collaboration between city-state 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


17Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

and church? Paedagogica Historica, v. 43, n. 3, p. 
347-364, 2007. 

DI STÉFANO, Roberto. ¿De qué hablamos cuando deci-
mos “Iglesia”? Reflexiones sobre el uso historiográ-
fico de un término polisémico. Ariadna Histórica. 
Lenguajes, conceptos, metáforas, v. 1, 195–220, 
2012.  

DI STÉFANO, Roberto. Las trampas sutiles del ultramon-
tanismo. Debates de Redhisel, v. 3, 61–70, 2019.  

DI STÉFANO, Roberto. Formar al “clero nacional”: La 
financiación estatal de los seminarios eclesiásticos 
en la Argentina (1862–1916). Rivista di Storia del 
Cristianesimo, v. 17, 427–442, 2020.

DOUGNAC, Antonio. El informe de José Antonio Rodrí-
guez Aldea sobre la unión del Seminario Conciliar 
del Santo Ángel de la Guarda de Santiago de Chile 
con el Instituto Nacional (1819). Revista Chilena 
de Historia del Derecho, núm. 26, vol. 2, 569–644, 
2022. 

EDWARDS, Lisa M. Latin American Seminary Reform: 
Modernization and Preservation of the Catholic 
Church. The Catholic Historical Review, vol. 95, 
núm. 2, 261–282, 2009. 

EDWARDS, Lisa M. Roman virtues: the education of 
Latin American clergy in Rome, 1858-1962. New 
York: Peter Lang, 2011. 

EL SEMINARIO DE SANTIAGO EN EL QUINCUAGÉSIMO 
ANIVERSARIO DE LA INAUGURACIÓN DE SUS ACTU-
ALES EDIFICIOS. 1857-1907. Santiago: Imprenta de 
la Revista Católica, 1907.

ENRICH, Francisco. Historia de la Compañía de Jesús 
en Chile. Tomo I. Barcelona: Imprenta de Francisco 
Rosal, 1891.

ENRÍQUEZ, Lucrecia. El clero y la independencia de Chi-
le. In: SARANYANA, Josep-Ignasi y AMORES CAR-
REDANO, Juan Bosco (eds.). Política y religión en 
la Independencia de la América hispana. Madrid: 
Biblioteca de Autores Cristianos, 2011. p. 187-218.

ERRÁZURIZ, Pilar. El Seminario Conciliar de Santiago 
y el Instituto Nacional. Tesis para optar al grado 
de Licenciada en Historia–Pontificia Universidad 
Católica de Chile, Santiago, 1988. 

FRONTAURA Y ARANA, José Manuel. Historia del 
Convictorio carolino: apuntes para la historia de 
los antiguos colegios de Chile. Santiago: Imprenta 
Nacional, 1889.

GÓNGORA, Mario. Estudios sobre el galicanismo y la 
“Ilustración católica” en América Española. En 
GÓNGORA, Mario (org.). Estudios de historia de 
las ideas y de historia social. Santiago: Ediciones 
Universitarias de Valparaíso, 1980. p. 71-125.

GÓNGORA, Mario. El pensamiento de Juan Egaña sobre 
la reforma eclesiástica. Avance y repliegue de 

una ideología de la época de la Independencia. En 
GÓNGORA, Mario (org.). Estudios de historia de 
las ideas y de historia social. Santiago: Ediciones 
Universitarias de Valparaíso, 1980, p. 183–206. 

HANISCH, Walter. En torno a la Filosofía en Chile 
(1594–1810). Santiago: Universidad Católica de 
Chile, 1963.

HERNÁNDEZ, Sebastián. El patronato en la erección de 
la diócesis de Montevideo: el caso del Cabildo Ecle-
siástico y el Seminario Conciliar. Historia crítica, 
Bogotá, n. 52, 153–175, 2014. 

HSIA, Ronnie Po-Chia. El mundo de la renovación cató-
lica, 1540-1770. Madrid: Ediciones Akal, 2010. 

JULIA, Dominique. L’éducation des ecclésiastiques aux 
XVII et XVIII siècles. In: Problèmes de l’histoire de 
l’éducation. Actes des séminaires organisés par 
l’École française de Rome et l’Università di Roma 
– La Sapienza ( janvier-mai 1985). Rome: École 
Française de Rome, 1988, p. 141-205. 

LEHNER, Ulrich L. The Catholic Enlightenment: the 
Forgotten History of a Global Movement. New York: 
Oxford University Press, 2016. 

LIZANA, Elías (comp.). Colección de documentos his-
tóricos recopilados del Archivo del Arzobispado 
de Santiago. Tomo I. Cartas de los obispos al Rey. 
1564–1814. Santiago: Imprenta de San José, 1919.

LOMNÉ, Georges. De la República y otras repúblicas: 
la regeneración de un concepto. En FERNÁNDEZ 
SEBASTIÁN, Javier (director). Diccionario político y 
social del mundo iberoamericano. La era de las re-
voluciones, 1750–1850. Madrid: Fundación Carolina, 
Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales, 
Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 
2009, p. 1253–1259.   

LLAMOSAS, Esteban. Las instituciones teológicas 
lugdunenses en la Universidad de Córdoba: censura 
y debate jansenista en el siglo XIX. En RABINOVI-
CH-BERKMAN, Ricardo; PARISE, Agustín (orgs.). 
Historia del Derecho: décadas de investigación y 
de docencia. Homenaje a Abelardo Levaggi. Buenos 
Aires: EUDEBA, 2016. p. 269-279.

MARTÍN HERNÁNDEZ, Francisco. Fundación de los pri-
meros seminarios españoles. Hispania Sacra, v. 16, 
n. 31, p. 5-20, 1963.

MEDINA, José Toribio. La instrucción pública en Chile: 
desde sus orígenes hasta la fundación de la Uni-
versidad S. Felipe. Santiago: Imprenta Elzeviriana, 
1905.

MILLAR, René. El obispo Alday y el probabilismo. Histo-
ria, Santiago, v. 22, p. 189-212, 1987. 

O’DONOHOE, James. Tridentine Seminary Legislation. 
Its Sources and Its Formation. Louvain: Publications 
Universitaires de Louvain, 1957. 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


18Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-18, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

OLIVEIRA, Gustavo de Souza. Aspectos do ultramon-
tanismo oitocentista: Antônio Ferreira Viçoso e 
a Congregação da Missão em Portugal e no Brasil 
(1811-1875). Tese (Doutorado) – Universidade Esta-
dual de Campinas, Campinas, 2015.

ORTEGA, Miguel. Apuntes sobre la historia del Semi-
nario de Santiago. 1584-1984. Santiago: Pehuén 
Editores, 1984

PÉREZ PUENTE, Leticia. Los cimientos de la iglesia en 
la América española. Los seminarios conciliares, 
siglo XVI. Ciudad de México: UNAM, 2017.

PÉREZ PUENTE, Leticia. Los jesuitas y los colegios 
tridentinos en Hispanoamérica. In: CASANOVA 
CARDIEL, Hugo; GONZÁLEZ GONZÁLEZ, Enrique 
y PÉREZ PUENTE, Leticia (coords.). Universidades 
de Iberoamérca: ayer y hoy. Ciudad de México: 
Universidad Nacional Autonóma de México-Insti-
tuto de Investigaciones sobre la Universidad y la 
Educación, 2019, p. 129–151.

PRIETO DEL RÍO, Luis Francisco. Seminario de Santiago. 
En Primera Asamblea General de la Unión Católica 
de Chile. Santiago: Imprenta Victoria, 1884. 

POMPLUN, Trent. Catholic sacramental theology in 
the Baroque age. En LEHNER, Ulrich L.; MULLER, 
Richard A.; ROEBER, A. G. (eds.). The Oxford Han-
dbook of Early Modern Theology, 1600-1800. New 
York: Oxford University Press, 2016. p. 138-140.

ROCK, A. Giovanni Lorenzo Berti. En New Catholic En-
cyclopedia. 2. ed. Detroit: Thompson/Gale Group; 
Washington, DC: Catholic University of America, 
2003. v. 2, p. 334.

SALINAS, Maximiliano. José Ignacio Cienfuegos Arte-
aga. Anales de la Facultad de Teología, vol. 27, 
99–122, 1976. 

SANGALLI, Maurizio. La formación del clero católico 
en la edad moderna. De Roma, a Italia, a Europa. 
Manuscrits 25, 101–128, 2007. 

SANTIROCCHI, Ítalo Domingos. Questão de consciên-
cia: os ultramontanos no Brasil e o regalismo do 
Segundo Reinado (1840-1889). Belo Horizonte: 
Fino Traço Editora, 2015.

SERBIN, Kenneth P. Priest, celibacy, and social conflict: 
a history of Brazil’s clergy and seminaries. 1993. 
PhD Dissertation–University of California, San 
Diego, 1993.

SERRANO, Sol. Universidad y nación. Chile en el siglo 
XIX. Santiago: Editorial Universitaria, 1994. 

SILVA CASTRO, Raúl. Asistentes al Cabildo Abierto de 
18 de setiembre de 1810. Santiago: Sociedad de 
Bibliófilos Chilenos, 1960. 

SILVA COTAPOS, Carlos. El clero chileno durante la 
guerra de la Independencia. Santiago: Imprenta de 
San José, 1911.

VERGARA CIORDIA, Javier. Historia y pedagogía del 
Seminario Conciliar en Hispanoamérica, 1563-
1800. Madrid: Editorial Dykinson, 2004. 

VERGARA CIORDIA, Javier. El seminario conciliar en la 
América hispana (1563–1800). En SARANYANA, Jo-
sep-Ignasi (ed.). Teología en América Latina. Vol. 
II/1. Escolástica barroca, Ilustración y preparación 
de la Independencia (1665 – 1810). Madrid: Iberoa-
mericana, 2005, 99–184. 

VERGARA CIORDIA, Javier. Datos y fuentes para el estu-
dio de los seminarios conciliares en Hispanoaméri-
ca: 1563–1800. Anuario de Historia de la Iglesia 14, 
p. 239–300, 2005. 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

