
ISSN
1983-2850

CHAMADA TEMÁTICA - As experiências do catolicismo no continente americano no longo século XIX 
e a modernidade na Igreja Católica

https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27699

Entre la modernidad y la secularización:  
la Iglesia católica en Puerto Rico, 1869-1917

Gerardo Alberto Hernández Aponte
Doctorado en Filosofía y Letras con especialidad 
en Historia por la Universidad de Puerto Rico, 
Recinto de Río Piedras (UPR-RP). Catedrático 
auxiliar en el Departamento de Humanidades de la 
Facultad de Estudios Generales de la Universidad 
de Puerto Rico.
https://orcid.org/0000-0001-8823-495X

gerardo.hernandez3@upr.edu

RECEBIDO | 27 set. 2025 – APROVADO | 5 dez. 2025

SÃO LUÍS-MA | VOLUME 18  |  NÚMERO 54  |  SETEMBRO-DEZEMBRO 2025

https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27699
https://orcid.org/0000-0001-8823-495X


2Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Resumen: Puerto Rico estuvo bajo el influjo del Patronato Real español desde el inicio de su colonización a principios 
del siglo XVI hasta 1898 cuando fue invadido y pasó a ser una colonia de los Estados Unidos de América. Las ideas 
modernas y liberales que tomaron auge en Europa y en América Latina dejaron sentir sus efectos en la Isla durante 
el siglo XIX resquebrajando el monopolio católico. Los masones, los espirtistas kardecianos y los protestantes juga-
ron un papel trascendental en el proceso secularizador. El nuevo orden colonial estadounidense implantado a partir 
de 1898 desmonopolizó la Iglesia lo cual contribuyó significativamente a la modernidad religiosa y la secularización 
de la sociedad. Este artículo explora cómo la Iglesia en Puerto Rico enfrentó los nuevos cambios socioreligiosos y 
políticos introducidos durante el fin de la dominación española en la Isla, así como en los primeros años del domi-
nio colonial estadounidense. Ante la gama de problemas, la Iglesia resistió y atacó los cambios o se adaptó a ellos 
cuando no le quedó otra alternativa. Para su elaboración, se analizó la mayoría, si no todas, las fuentes secundarias 
utilizando los planteamientos teóricos del sociólogo Peter L. Berger entre otros autores.
Palabras clave: modernidad; secularización; Iglesia católica; masonería; protestantismo.

Between modernity and secularization:  
The Catholic Church in Puerto Rico, 1869-1917

Abstract: Puerto Rico was under the influence of the Spanish Royal Patronage from the beginning of its coloniza-
tion in the early 16th century until 1898, when it was invaded and became a colony of the United States of America. 
The modern and liberal ideas that gained momentum in Europe and Latin America had their effects felt on the 
island during the 19th century, shattering the Catholic monopoly. Freemasons, Kardecian spiritualists, and Protes-
tants played a transcendental role in the secularization process. The new US colonial order implemented beginning 
in 1898 de-monopolized the Church, which significantly contributed to religious modernization and the secular-
ization of society. This article explores how the Church in Puerto Rico faced the new socio-religious and political 
changes introduced during the end of Spanish rule on the island, as well as in the early years of US colonial rule. 
Faced with the range of problems, the Church resisted and attacked the changes or adapted to them when it had 
no other alternative. To prepare this article, it was analyzed most, if not all, secondary sources using the theoretical 
approaches of sociologist Peter L. Berger among other authors.
Keywords: modernity; secularization; Catholic Church; Freemasonry; Protestantism.

Entre a modernidade e a secularização: 
a Igreja Católica em Porto Rico, 1869-1917

Resumo: Porto Rico esteve sob influência do Padroado Real espanhol desde o início de sua colonização no começo 
do século XVI até 1898, quando foi invadido e passou a ser uma colônia dos Estados Unidos da América. As ideias 
modernas e liberais que ganharam força na Europa e na América Latina deixaram sentir seus efeitos na Ilha durante 
o século XIX, quebrando o monopólio católico. Os maçons, os espíritas kardecistas e os protestantes jogaram m 
papel transcendental no processo secularizador. A nova ordem colonial estadunidense implantada a partir de 1898 
desmonopolizou a Igreja, o que contribuiu significativamente para a modernidade religiosa e para a secularização 
da sociedade. Este artigo explora como a Igreja em Porto Rico Enfrentou as novas mudanças sociorreligiosas e 
políticas introduzidas durante o fim da dominação espanhola na Ilha, assim como nos primeiros anos do domínio 
colonial estadunidense. Diante da gama de problemas, a Igreja resistiu e atacou as mudanças ou se adaptou a elas, 
quando não restou outra alternativa. Para a sua elaboração, analisei a maioria, se não todas, as fontes secundárias, 
utilizando as abordagens teóricas do sociólogo Peter L. Berger, entre outros autores.
Palavras-chave: modernidade; secularização; Igreja Católica; Maçonaria; protestantismo.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


3Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

“Protestantes, masones y espiritistas-kardecianos …cons-
truyeron… un frente amplio que… reclamó la constitución 
de una sociedad abierta, plural y tolerante que reconociera 
a sus ciudadanos los derechos o libertades civiles funda-
mentales de asociación, creencias, culto y pensamiento” 
(García Leduc, 2009, p. 152).

“Su proyecto de modernidad fue uno concreto que aspiró a 
institucionalizar las garantías necesarias para que los ciuda-
danos disfrutaran de unas libertades y derechos civiles fun-
damentales. Esto sin tener que enfrentar la intolerancia… y 
padecer el hostigamiento de los mecanismos de censura y 
represión…” (García Leduc, 2009, p. 152).

Introducción

Puerto Rico y Cuba fueron las últimas colonias españolas en el hemisferio americano hasta 
1898. El Patronato Real en Puerto Rico existió desde 1508 hasta la invasión estadounidense ocu-
rrida en 1898. Bajo ese sistema, la Iglesia católica gozó de total hegemonía. Sin embargo, en el 
siglo XIX comenzó a agrietarse ante la proliferación de grupos no católicos y la instauración de 
leyes secularizadoras.

La historiografía puertorriqueña ha mirado este acontecimiento mayormente desde las re-
laciones Iglesia y Estado. José Manuel García Leduc (2009) estudió cómo en el siglo XIX diversos 
grupos no católicos, a los que él denominó heterodoxos, buscan adquirir un espacio en la socie-
dad dominada por el catolicismo y su “ortodoxia”. Otros autores exploran cómo la Iglesia em-
pezó a perder terreno en el último tercio del siglo XIX previo a la invasión estadounidense. Este 
análisis es utilizado para explicar cómo se agravó la situación de la Iglesia a raíz de la invasión 
(Silva Gotay, 2005, pp. 138-201; 2012B, pp. 110-155; Hernández Aponte, 2013, pp. 39-69). Sin em-
bargo, la mayoría de los estudios parten de 1898 y se han centrado en las políticas de america-
nización de los Estados Unidos y su relación con el catolicismo (Hernández Aponte, 2013; Julián 
de Nieves, 1982; Silva Gotay, 1985 A-B; 2005; 2012A). Mi estudio se diferencia de los anteriores 
en que a través del análisis de numerosas fuentes secundarias pretende exponer el desarrollo de 
la modernidad religiosa y secular en Puerto Rico. En otras palabras, cómo ocurrió ese proceso y 
qué consecuencias y reacciones tuvo.

Este artículo se divide en cuatro partes. En la primera, abordo el Patronato Real y sus conse-
cuencias en Puerto Rico. En la segunda, expongo los inicios de la modernidad religiosa y la secu-
larización durante la soberanía española. En la tercera, analizo el proceso de desmonopolización 
de la Iglesia a raíz de la invasión estadounidense. En la última, estudio las diversas estrategias 
desplegadas para hacer frente al proceso de desmonopolización ejecutado por el nuevo orden 
imperial estadounidense. Este artículo utiliza a Peter L. Berger, entre otros, como referencias 
teóricas para entender el proceso.

Patronato Real

El sociólogo Berger plantea que en los lugares donde existe un monopolio religioso toda la 
sociedad está legitimada por la religión, así como los procesos más importantes de esa civiliza-
ción confirman esa realidad. Ese contexto socioreligioso está configurado para una socialización 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


4Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

cónsona con la religión en la educación y el derecho. Este sistema requiere construir y mantener 
una “ingeniería social” que sustente y fundamente la religión hegemónica. Por otro lado, cuando 
existen amenazas externas se colocan controles para evitar la intromisión de otras creencias, 
entre ellos la segregación (Berger, 1969, pp. 66-67). Veamos cómo estos planteamientos se ar-
ticulan en Puerto Rico.

La Iglesia católica en Puerto Rico estuvo unida al Estado español desde 1508 gracias al Pa-
tronato Real (Gómez Zamora, 1897, pp. 287-307; Huerga, 1987, pp. 35-37). Como consecuencia, 
estaba prohibida la entrada de personas no católicas en Puerto Rico (Cifre de Loubriel, 1962, pp. 
XXV-XXVII, XXX). Del mismo modo, se censuraba las publicaciones que propagaban doctrinas 
contrarias al catolicismo o que lo atacaban (García, 2002, pp. 9-10, 13-15, 17-22). Esta relación 
política hizo posible que la enseñanza de la religión católica fuera obligatoria en las escuelas 
(Colón Rosado, 1981, pp. 8-25; López Yustos, 1997, pp. 23, 33, 63). Los cementerios estaban bajo 
la jurisdicción eclesiástica (Ortiz Díaz, 1994, pp. 257-261, 272-274). Según la teología católica, 
el camposanto era una extensión del templo, en el cual se hallaban los restos de aquellos que 
fallecieron en comunión con la fe católica. En dicho lugar, los cuerpos esperarían la resurrección 
futura. Bajo esa teología, aquel que era hostil a la fe católica o se alejaba de ella no lo podían 
enterrar allí. Por consiguiente, masones, espiritistas, protestantes, librepensadores, suicidas, 
concubinos y duelistas no debían sepultarse en ellos (Gómez Salazar y De la Fuente, 1868, tomo 
III, pp. 343-350; Ferreres, 1920, tomo II, pp. 52-57, 71-72). El único matrimonio autorizado y vá-
lido era el efectuado por la Iglesia y no existía el divorcio (Ortiz Díaz, 1994, pp. 224, 243-247; 
Rowe, 1975, p. 164). Además, era festivo cuando se celebraban solemnidades religiosas (Arecco 
y Torres, 1889, tomo I, pp. 459, 642-643; Picó, 1979, pp. 132-136). Por otro lado, desde 1858, el 
Estado asumió la responsabilidad de sostener económicamente a la Iglesia y de costear la cons-
trucción de sus templos (Hernández Ruigómez, 1987, pp. 168-178).

La modernidad y la secularización bajo la soberanía española

En el siglo XIX, la Iglesia empezó a perder terreno en Puerto Rico mediante la inserción de 
prácticas, ideas y grupos que propiciaron la modernidad religiosa. Entiendo por modernidad la 
ruptura con la religión hegemónica donde comienza a desarrollarse un proceso de seculariza-
ción y de pluralidad religiosa que compiten por un espacio en la sociedad (Bastian, 2004, pp. 11-
12; Mallimaci, 2004, pp. 20-22). Defino secularización como el proceso mediante el cual diversos 
ámbitos que se encontraban bajo la influencia o el control de la Iglesia dejan de estarlo. Del 
mismo modo, se elimina el dominio de la institución religiosa, así como sus símbolos en la socie-
dad. La secularización implica la eliminación del monopolio religioso y el inicio de una pluralidad 
en dicho ámbito (Berger, 1969, pp. 134, 166). En el caso insular se trató del establecimiento de 
la Iglesia anglicana, centros espiritistas y de logias masónicas. Estas últimas dos asociaciones 
abogaron por la secularización de la sociedad y se convirtieron en una especie de alternativa 
religiosa o civil (Hernández Aponte, 2013, pp. 43-50; Hernández Aponte, 2015, pp. 151-158, 232, 
323-324, 446-451).

¿Qué razones propiciaron que en Puerto Rico comenzara y se desarrollara la modernidad y 
la secularización de la sociedad? Una de las principales razones para todo este proceso fue la 
llegada de extranjeros no católicos a la Isla. Estos trajeron consigo sus ideas y creencias. Como 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


5Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

existía el requisito de catolicidad, algunos simularon o hicieron constar que eran católicos (Gar-
cía Leduc, 2009, pp. 19-21).

Otro de los principales motivos para este cambio fue la influencia del liberalismo que se 
desarrolló en España durante la centuria decimonónica (Solé Tura y Aja, 1982, pp. 7-67). Por 
ejemplo, en 1869 se proclamó en Puerto Rico el Decreto de Libertad de Culto (Gaceta de Puerto 
Rico, 21 de octubre de 1869, p. 1). Esto se dio como consecuencia de la Revolución Gloriosa en 
España y la instauración de la Primera República (Martí Gilabert, 1999, pp. 11-13, 15, 61-64, 129). 
Esta legislación abrió la puerta al establecimiento oficial de cultos protestantes en Puerto Rico 
en los pueblos de Ponce y Vieques. Ambas congregaciones fueron de denominación anglicana. 
En el caso de la de Vieques, esta extendió su actividad a los pueblos de Humacao, Fajardo y 
Naguabo. También obtuvo permiso para fundar una escuela en 1870 (Gutiérrez, 1997, pp. 39-57; 
Martínez-Fernández, 2002, pp. 91-115, 200-205; Rivera Torres, 1983, vol. I, pp. 5-7, 10-16; Silva 
Gotay, 1997, pp. 6-8; García Leduc, 2009, pp. 55-56; Boletín Mercantil de Puerto Rico, 18 de junio 
de 1879, p. 2). En 1874, se restauró la Monarquía y en 1876 se adoptó una nueva constitución. En 
ella, se dispuso que la Iglesia católica era la del Estado y que no se permitirían manifestaciones 
y ceremonias públicas de otros cultos. No obstante, se determinó también que ninguna persona 
podía ser importunada por profesar creencias distintas a la fe católica, exceptuándose las faltas 
de respeto a dicha religión (Scarano, 2008, p. 365; Ramos de Santiago, 1979, pp. 1-2; Boletín 
Eclesiástico de la Diócesis de Puerto Rico, 1 de noviembre de 1884, pp. 244-251; 15 de noviembre 
de 1884, pp. 257-259). Al ocurrir esto se permitió que la congregación de Ponce pudiera seguir 
celebrando sus cultos dentro de su templo. No obstante, tenían que entrar por una puerta late-
ral y la campana no podía repicar (Hernández Aponte, 2013, p. 45).

Fortunato Mallimaci sostiene que el proceso de modernidad no es lineal, sino que compren-
de “avances y retrocesos” (Mallimaci, 2004, p. 20). Esto fue lo que sucedió en la Isla con la liber-
tad de culto. No obstante, los protestantes violaron abiertamente la Constitución, pues, en 1879, 
se comenzó a difundir un opúsculo titulado En qué se diferencia un romanista de un protestante. 
Los campesinos lo llamaron “catecismo protestante” (Hernández Aponte, 2013, p. 45). La maso-
nería estuvo presente en la Isla desde el siglo XVIII (Otero González, 2019, pp. 90, 92-102; Pérez 
Ríos, 2010, p. 36). Su existencia fue clandestina hasta que la Constitución de 1869 garantizó el 
derecho de asociación y bajo su amparo tuvo un auge parcial, pues, José Laureano Sanz, gober-
nador español de turno, reprimió sus libertades debido al miedo a la independencia de la Isla. 
Esta legislación dejó de tener vigencia en Puerto Rico con la caída de la República en 1874. Fue 
en 1888 cuando se aprobó la Ley para el Ejercicio del Derecho de Asociación la cual hizo que la 
masonería proliferara (Ayala, 1991, pp. 14, 206-216; García Leduc, 2009, pp. 108-109; Hernández 
Aponte, 2015, p. 329).

La masonería promovió un ideario asociado a la modernidad, es decir, a la secularización de 
la sociedad y la separación de la Iglesia y el Estado. Sus postulados políticos eran cónsonos con 
el liberalismo que la Iglesia condenaba. Sus miembros buscaban reformar o eliminar el régimen 
colonial español (García Leduc, 2009, pp. 48-49, 89, 104-107, 110). A este sector se unió el espi-
ritismo de Allan Kardec, que hizo su incursión en Puerto Rico en la década de 1860. Sin embargo, 
fue a partir de 1872 que su diseminación por la geografía insular tomó auge gracias al comercio 
de libros, la prensa y los grupos de propaganda, entre otros. Kardec definió al espiritismo como 
una ciencia y negó que fuera una religión. No obstante, la doctrina espiritista fue acogida como 
una especie de alternativa religiosa por sus pretensiones de ser una ciencia. En otras palabras, 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


6Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

a sus practicantes les permitía creer no por fe, sino por supuestas evidencias científicas (Her-
nández Aponte, 2015, pp. 86, 90, 117, 122-172, 190-191, 232, 324, 346, 455-456). Los liberales y 
anticlericales buscaron obtener derechos y libertades, que hasta entonces estaban vedados, 
como el matrimonio y el entierro civil (García Leduc, 2009, pp. 14-15; Hernández Aponte, 2013, 
pp. 41-42). La propagación de ambos movimientos en suelo insular provocó un conflicto entre 
dos visiones distintas. Una de índole religiosa y conservadora representada por la Iglesia y otra 
de carácter moderno constituida por liberales, masones y protestantes.

Como consecuencia de la Revolución Gloriosa y el desarrollo del liberalismo entraron en vigor 
en Puerto Rico algunas medidas antieclesiásticas.1 Uno de los primeros actos de modernidad reli-
giosa fue cuando el gobernador José María Marchessi y Oleaga ordenó en 1855 que se separara un 
terreno dentro de los cementerios para enterrar a los que morían fuera de la Iglesia. Previo a ello, 
esas personas eran sepultadas extramuros de los cementerios. Luego, en 1872, una Real Orden 
determinó que dicho lugar se rodeara con una verja y se le hiciera una entrada independiente. 
Finalmente, el gobernador Segundo de la Portilla y Gutiérrez autorizó a los grupos no católicos 
a construir sus propios cementerios (García Leduc, 2009, pp. 73-78; Gaceta de Puerto Rico, 20 
de julio de 1876, p. 1). El entierro civil fue la máxima representación de la pluralidad religiosa y la 
secularización dentro del Patronato Real (Uría, 1996, p. 164). El 19 de mayo de 1870 se eliminó el 
requisito de catolicidad exigido a los extranjeros (Cifre de Loubriel, 1962, pp. XXXII-XXXIII). El 26 
de abril de 1888 se instituyó el matrimonio civil para los no católicos (Gaceta de Puerto Rico, 3 de 
mayo de 1888, pp. 1-3; 5 de mayo de 1888, pp. 1-2; 8 de mayo de 1888, pp. 1-2). El 13 de junio de 
1888 se promulgó la Ley para el Ejercicio del Derecho a la Asociación, mediante la cual la masone-
ría y el espiritismo cobraron auge (Cruz Monclova, 1964, tomo 3, parte 3, pp. 332-333).

Estrategias eclesiales contra la modernidad y la secularización en la época española

La hegemonía o monopolio del que gozó el catolicismo desde los inicios de la colonización 
empezó a resquebrajarse en el último tercio del siglo XIX, con la proliferación de la masonería y 
el espiritismo entre los intelectuales del País, el establecimiento de comunidades protestantes 
y el comienzo de la secularización de Puerto Rico. Por primera vez en la Isla, la Iglesia católica se 
enfrentó al cuestionamiento de sus dogmas a la vez que su doctrina entró en competencia con 
doctrinas contrarias. ¿Cómo reaccionó la Iglesia ante la alteridad? Tzvetan Todorov expone que, 
ante la otredad, las personas emiten un juicio positivo o negativo. Esto provoca que los seres 
humanos lo acepten o lo rechacen o permanezcan indiferentes (Todorov, 2005, p. 195). Por otro 
lado, Juan Pablo Bubello sostiene que, en el ámbito cultural, el grupo hegemónico, en aras de 
conservar su poder, hace alianzas con diversos sectores para catalogar a ese otro como peligro-
so mediante la construcción o diseño de diversas estrategias. De esta forma, legitiman el orden 
regulando las conductas de los demás (Bubello, 2010, p. 14). En ese contexto, la Iglesia en Puerto 
Rico catalogó al protestantismo como una herejía, al espiritismo se le achacó un origen diabólico 
y a la masonería se le adjudicó ser una confederación infernal y de la elite mundial contra la Igle-
sia. Para hacer frente a esta crisis, la Iglesia utilizó principalmente dos medios: las asociaciones 
y las publicaciones. Ambas fueron impulsadas por la encíclica Humanus Genus (1884) del papa 
León XIII. Entre las asociaciones estuvieron las Hijas de María y la Asociación de Católicos de 

1	 Antes de 1868 se implantó en España y en Puerto Rico la desamortización eclesiástica. Véase Hernández Ruigó-
mez, 1987).

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


7Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Puerto Rico. La primera dirigida a las jóvenes que serían madres de familia para que moralizaran 
la sociedad (Hernández Aponte, 2013, pp. 50-51, 61-68). La segunda es muy probable que fuera 
filial de la Asociación de Católicos que se fundó en España al ocurrir la Revolución Gloriosa. Su di-
rectiva estuvo en Madrid y se crearon grupos en muchas provincias y ciudades (Cárcel Ortí, 1979, 
pp. 537-574; Dávila, 1994, p. 7). Esta asociación fundó en Puerto Rico el semanario dominical La 
Verdad y estuvo presta a auxiliar al obispo en la enseñanza cristiana, las obras de caridad, entre 
otros asuntos. En el caso de las publicaciones católicas, estas combatían las doctrinas contrarias 
y servían de propaganda a la fe del Estado (Hernández Aponte, 2013, pp. 62-63).

La desmonopolización de la Iglesia bajo el nuevo orden imperial

La invasión estadounidense a Puerto Rico, acaecida el 25 de julio de 1898 por motivos eco-
nómicos y estratégico-militares, aceleró el desarrollo de la pluralidad religiosa, modernidad y 
secularización en la Isla. Según Berger, al ocurrir la desmonopolización del panorama religioso la 
Iglesia, que era hegemónica, ahora se enfrentaba a un proceso de pluralismo religioso, en el que 
debe competir por ganar y mantener feligreses. En ese contexto, la Iglesia que perdió el mono-
polio tiene dos opciones: se adapta a la nueva situación haciendo modificaciones o se atrinchera 
en su estructura y se mantiene intransigente ante los cambios. En otras palabras, o se adapta o 
resiste los cambios (Berger, 1969, pp. 168-169, 185-186, 188). En el caso insular, como veremos, 
se adaptó en ámbitos donde no tenía más opción y en otras resistió los cambios.

Uno de los primeros cambios realizados por el nuevo régimen fue la separación de Iglesia 
y Estado, que se llevó a cabo de forma paulatina hasta su consolidación con la Ley Foraker en 
1900. De esta manera, se eliminó la enseñanza religiosa en las escuelas públicas y se suprimió 
el apoyo económico a la Iglesia católica (Hernández Aponte, 2013, pp. 105-106). De la misma 
forma, se secularizaron los cementerios y se eliminaron los días festivos religiosos, salvo el 1 
de enero, el Viernes Santo y el 25 de diciembre. Los municipios reclamaron la mayoría de los 
edificios utilizados en el culto litúrgico porque habían costeado su construcción. Como la Iglesia 
no tenía título de propiedad, tuvo que emprender una serie de acciones legales de larga con-
troversia para recuperarlas (Hernández Aponte, 2013, pp. 133-140). Asimismo, se permitió el 
divorcio y el matrimonio civil para todas las personas (Hernández Aponte, 2013, pp. 127-129). 
Por otro lado, se implantó la libertad de culto que fue apoyada y establecida por las autoridades 
gubernamentales estadounidenses. Se trató de una política oficial diseñada por el presidente 
William McKinley a favor de las nuevas misiones protestantes que comenzaron a instalarse en la 
Isla tras el arribo de las tropas imperiales (Pantojas García, 197?). Los diversos grupos protestan-
tes se dividieron territorialmente la Isla para evitar conflictos entre ellos. En 1905, cada uno de 
los pueblos de la geografía insular tuvo al menos una iglesia protestante (Silva Gotay, 1997, pp. 
111-148, 183-184). Los residentes en los campos fueron el terreno fértil donde empezó a germi-
nar la semilla de los nuevos cultos protestantes cuyo crecimiento y expansión fue gracias a su 
música alegre y viva y a la forma novedosa de realizar proselitismo visitando casa por casa (Silva 
Gotay, 1997, pp. 172-173, 190; Grose, 1910, p. 211). Las iglesias protestantes fueron un factor 
fundamental en transmitir los valores de la nación invasora y colaboraron facilitando los planes 
económicos y estratégico-militares que el Gobierno estadounidense tenía en la Isla. Sus pasto-
res y ministros expusieron que Estados Unidos era portador de valores democráticos, progreso 
y civilización frente al régimen español que fue vinculado con el oscurantismo, la miseria y la 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


8Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

explotación. Así pues, la Iglesia fue acusada de ser cómplice del atraso de la Isla por los efectos 
del Patronato Real (Silva Gotay, 1997; Pantojas García, 197?; Cambell, 1999, pp. 66-68). Esto fue 
parte de un proceso de transculturación que la historiografía puertorriqueña ha denominado 
americanización.

En estas circunstancias el Gobierno estadounidense intentó reducir la influencia del cato-
licismo en la Isla para beneficiar al protestantismo (Hernández Aponte, 2013, p. 367). Estados 
Unidos era una especie de Estado confesional donde existía una supuesta libertad religiosa que 
prohibía que alguna religión fuera oficial, pero que apoyaba al protestantismo en perjuicio del 
catolicismo. Esa falsa imparcialidad estaba plasmada en la educación pública con fundamento 
protestante en detrimento de la Iglesia católica y forjó la identidad estadounidense. Por esta 
razón, dentro de su cosmovisión identitaria estaba el ser protestante, blanco, hablar inglés y la 
aversión a otras religiones y a los extranjeros. Los prejuicios contra la Iglesia católica hundían 
sus raíces en la Inglaterra de Enrique VIII. Esto forjó una mentalidad que vio a los católicos como 
enemigos de la democracia estadounidense (Hernández Aponte, 2013, pp. 71-99).

Como parte de las políticas imperiales estadounidenses para disminuir el catolicismo en sue-
lo puertorriqueño durante el periodo de estudio se destacaron al menos cuatro actos. El primero 
de ellos ocurrió en 1898 cuando el gobernador, general Guy V. Henry, amenazó con desterrar a 
los padres paúles por publicar una hoja en la que advertían a los católicos sobre el protestantis-
mo y sus doctrinas (Hernández Aponte, 2013, pp. 112-113, 279). El segundo fue cuando el mismo 
gobernador ordenó silenciar los repiques de las campanas (Hernández Aponte, 2013, pp. 132-
133). El tercero consistió en que los militares estadounidenses autorizaron y estimularon que los 
protestantes utilizaran los templos católicos para sus cultos. El cuarto fue la política de retrasar 
los pleitos legales que entabló la Iglesia católica de Puerto Rico para recuperar sus propiedades 
inmuebles, que habían sido expropiadas por los municipios a pesar de la existencia de preceden-
tes legales en Cuba y Filipinas que reconocían al catolicismo como su propietario legal. La lucha 
judicial por recuperar sus propiedades duró una década. En este periodo, la Iglesia enfrentó una 
bancarrota económica (Hernández Aponte, 2013, pp. 111, 133-140). Diez años después de la so-
lución de los pleitos, la Santa Sede seguía temiendo que las autoridades imperiales confiscaran 
nuevamente los edificios religiosos.2

A raíz de la invasión estadounidense, la ley de asociaciones de la época española permane-
ció vigente. Por esta razón, la masonería siguió expandiéndose por la geografía insular propa-
gando sus ideas y atacando los privilegios del clero. De la misma forma, en Ponce un grupo de 
librepensadores fundó el periódico La Conciencia Libre en 1909. Este semanario era anticlerical 
y propulsó la fundación de clubes librepensadores en Puerto Rico cuyo fin era la total seculari-
zación de la sociedad (Hernández Aponte, 2013, pp. 118-124).

Otro movimiento anticlerical que se benefició de la vigencia de la ley de asociaciones fue el 
espiritismo. En 1903, se fundó la Federación de los Espiritistas de Puerto Rico. El movimiento fue 
símbolo de modernidad (Hernández Aponte, 2015, pp. 191, 409-429). El espiritismo fue anticle-
rical y tildó al catolicismo de ser enemigo del progreso y la ciencia. Intentaron que se legislara 
para prohibir el culto externo argumentando que violaba los derechos de aquellos que no de-
seaban ver manifestaciones religiosas contrarias a sus creencias (Hernández Aponte, 2013, pp. 

2	 Carta del Delegado Apostólico, 1 de junio de 1918, en Archivo Histórico Diocesano (en adelante AHD) en el Archi-
vo Histórico Arquidiocesano (en adelante AHA), Fondo: Diocesano, Sección: Gobierno, Serie: Correspondencia, 
caja G-12, leg. 1918.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


9Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

115, 117). Mallimaci sostiene que en el proceso de lograr la secularización se margina a la Iglesia y 
se intenta circunscribirla cada vez más al ámbito privado. Del mismo modo, se enarbola fuertes 
críticas a la Iglesia (Mallimaci, 2004, p. 24). Esto precisamente fue el proyecto de los espiritistas 
en Puerto Rico.

Estrategias para hacer frente a la modernidad y la secularización bajo el nuevo orden imperial

Ante la nueva situación colonial y el fin del Patronato Real, la Santa Sede designó al mon-
señor Placide Louis Chapelle como delegado apostólico para Puerto Rico. Él examinó con dete-
nimiento la tesitura de la Iglesia en la Isla e hizo varias recomendaciones. Cuando la Santa Sede 
las analizó decidió nombrar obispos estadounidenses para la diócesis de Puerto Rico, que desde 
1897 se encontraba vacante. Los motivos para esta movida política-diplomática radicaron en 
que conocerían la idiosincrasia y leyes de los Estados Unidos de América y esto facilitaría la rela-
ción con el nuevo orden colonial estadounidense. Estos prelados tenían instrucciones de no fa-
vorecer la agenda de americanización y aceptar la relación política sin apoyarla. Asimismo, se les 
prohibió intervenir en los partidos políticos o en asuntos de política. No obstante, se les permitió 
que protestaran contra cualquier acto político, el catolicismo, el clero o sus dogmas (Hernández 
Aponte, 2013, pp. 189-190, 195-209, 211-218).

Para hacer frente a la modernidad religiosa y secular, la Iglesia reforzó las dos estrategias 
que empleó durante el siglo XIX: las asociaciones y la prensa. Además, añadió una tercera, la 
educación, que estaba contemplada en la encíclica Humanus Genus y no se había implantado en 
Puerto Rico debido a que durante el Real Patronato la religión era materia obligatoria en las es-
cuelas. La nueva estrategia provocó que se trajera congregaciones religiosas conocedoras de la 
política educativa estadounidense para que se dedicaran a la enseñanza. La labor educativa de 
ellas no estuvo exenta de problemas y conflictos. De las tres estrategias, las asociaciones fueron 
las más importantes porque sostuvieron económicamente a la Iglesia, fundaron y mantuvieron 
periódicos y escuelas y apoyaron al clero en su defensa del catolicismo (Hernández Aponte, 
2013, pp. 270-290, 302-323).

Por otro lado, era menester actualizar la estructura eclesiástica a la separación de Iglesia y 
Estado. Para ello, la Santa Sede determinó que el modelo a utilizarse sería el Concilio Plenario 
de la América Latina que se efectuó en Roma en 1899. Este dispuso la unidad legislativa en los 
países que compartían una cultura, lengua y experiencia histórica similares. Los problemas que 
enfrentaban las diócesis latinoamericanas eran varios, pero entre ellos se encontraba la exis-
tencia de gobiernos liberales y anticlericales junto con el surgimiento de movimientos como la 
masonería. En otras palabras, eran los problemas que traían los movimientos no católicos y la 
pluralidad religiosa con su consiguiente modernidad religiosa y secular. Como los problemas y la 
idiosincrasia de los países era similar se decidió legislar en conjunto para ellos (Pazos y Piccardo, 
2002, pp. 12-13, 18, 21-61, 97, 143-147; Saranyana, 2005, pp. 19-27).

En 1916, Mons. William Ambrose Jones convocó un sínodo diocesano que se celebró al año 
siguiente para poner en vigor los decretos de dicho Concilio en la Isla. Además, la Santa Sede lo 
presionó para que lo efectuara.3 El sínodo se dirigió principalmente en reglamentar las funciones 
de los párrocos en diversos aspectos y tuvo como guía el citado concilio (Torres Díaz, 1917, pp. 12-

3	 Carta del cardenal De Lai, 26 de abril de 1916, en AHD del AHA, Fondo: Diocesano, Sección: Gobierno, Serie: 
Correspondencia, caja G-12, leg. 1916.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


10Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

13, 106-108). Otra de las reformas que se implantó en la Isla para que la Iglesia sobreviviera fue 
que los feligreses tendrían que encargarse de costear el culto litúrgico y sus ministros. Por esta 
razón, se impuso un sistema denominado “Aranceles parroquiales” que consistió en la creación 
de tasas económicas para las celebraciones y certificaciones. Sin embargo, como los recaudos 
eran exiguos se comenzaron a realizar colectas en las misas dominicales y festivas (Hernández 
Aponte, 2013, pp. 124-126).

Conclusión

La Iglesia estuvo unida al Estado desde 1508 hasta 1898 gracias al Patronato Real. Esta re-
lación política propuso que la Iglesia tuviera una posición monopólica donde era defendida y 
privilegiada por el Estado. En plena centuria decimonónica, la Iglesia empezó a perder terreno 
debido a la difusión de ideas modernas y al proceso de secularización del País. Esto acaeció 
debido a la llegada de inmigrantes no católicos, la difusión del liberalismo, la masonería, el pro-
testantismo y el espiritismo. Su introducción contribuyó a erosionar la hegemonía que tuvo el 
catolicismo desde los inicios de la colonización de Puerto Rico. De esta forma, comenzaron a 
instituirse medidas secularizadas con el matrimonio y los cementerios civiles para aquellos no 
católicos. La Iglesia tuvo que acostumbrarse a competir con otras iglesias y movimientos que 
reclamaron terreno. Para lidiar con esa situación, empleó principalmente dos estrategias: las 
asociaciones y la prensa, ambas avaladas y aconsejadas en la encíclica Humanus Genus del papa 
León XIII. La invasión estadounidense aceleró el proceso de secularización y pluralidad religiosa. 
El nuevo orden imperial lo favoreció de todas las formas posibles, pues eran cónsonos a su nueva 
visión imperial. De esta forma, la Iglesia y el Estado se separaron, lo que provocó que finalizara el 
sostenimiento económico, que la religión dejara de ser obligatoria en las escuelas y que se esta-
bleciera la libertad de culto. Para hacer frente a la situación la Iglesia reforzó las dos estrategias 
anteriores y añadió una tercera: las escuelas. De la misma manera, reorganizaron su estructura 
interna bajo las rúbricas del Concilio Plenario de la América Latina celebrado en Roma en 1899. 
Es menester investigar en qué medida el avance de la modernidad y la secularización en Puerto 
Rico, luego del periodo en estudio, siguió afectando a la Iglesia. Del mismo modo, es necesario 
comparar con otros países hispanoamericanos para lograr una mejor comprensión de sus pro-
cesos en América.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


11Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Bibliografía

A. Fuentes manuscritas

Archivo Histórico Arquidiocesano

1) Archivo Histórico Diocesano

a) Fondo: Diocesano, Sección: Gobierno

(1) Serie: Correspondencia

B. Fuentes impresas

ARECCO Y TORRES, Domingo. Recopilación de dispo-
siciones oficiales. Contiene esta obra las leyes, 
Reales Órdenes y Disposiciones más notables, pu-
blicadas en la “Gaceta oficial” desde el 1.° de enero 
de 1878 hasta fin de diciembre de 1887, arregladas 
por orden alfabético y de materia, con su índice 
correspondiente. Mayagüez, Puerto Rico: Imprenta 
de Arecco Hijo, 1889, tomo I.

AYALA, José Antonio. La masonería de obediencia 
española en Puerto Rico en el siglo XIX. Murcia, 
España: Secretariado de Publicaciones de la Uni-
versidad de Murcia, 1991.

BASTIAN, Jean-Pierre. “Introducción: Aprender a des-
centrar la mirada sobre la modernidad religiosa”. 
In: BASTIAN, Jean-Pierre (coord.). La modernidad 
religiosa. Europa latina y América Latina en pers-
pectiva comparada. Trad. de Dulce María López 
Vega, México: Fondo de Cultura Económica, 2004, 
pp. 7-15.

BERGER, Peter L. El dosel sagrado. Elementos para una 
sociología de la religión. Buenos Aires, Argentina: 
Amorrortu Editores, 1969.

Boletín Eclesiástico de la Diócesis de Puerto Rico, 
1884.

Boletín Mercantil de Puerto Rico, 1879.

BUBELLO, Juan Pablo. Historia del esoterismo en la 
Argentina: Prácticas, representaciones y perse-
cuciones de curanderos, espiritistas, astrólogos y 
otros esoteristas, Buenos Aires, Argentina: Editorial 
Biblos, 2010.

CAMBELL, Michael. “Imperialismo sin un imperio 
colonial”: misioneros protestantes en Puerto 
Rico, 1898-1914. In: CAMUÑAS, Ricardo R. (ed.), 
El impacto del 1898 en el oeste puertorriqueño. 
San Juan, Puerto Rico: Librería y Editorial Ateneo 
Puertorriqueño, 1999, pp. 65-77. Serie Cuadernos 
del 98, núm. 12.

CÁRCEL ORTÍ, Vicente. Iglesia y revolución en España 
(1868-1874): estudio histórico-jurídico desde la do-
cumentación vaticana inédita. Pamplona, España: 
Ediciones Universidad de Navarra, S.A., 1979. 

CIFRE DE LOUBRIEL, Estela, Catálogo de extranjeros 
residentes en Puerto Rico en el siglo XIX. Río 
Piedras, Puerto Rico: Ediciones de la Universidad de 
Puerto Rico, 1962.

COLÓN ROSADO, Aníbal. Crisis de identidad de la edu-
cación católica en Puerto Rico. Santurce, Puerto 
Rico: Cultural Puertorriqueña, Inc., 1981.

CRUZ MONCLOVA, Lidio. Historia de Puerto Rico (siglo 
XIX). Río Piedras, Puerto Rico: Editorial Universita-
ria, 1964, tomo 3, parte 3.

DÁVILA, Arturo. “Corrientes de espiritualidad en el siglo 
XIX”, El Visitante, 27 de agosto de 1994, pp. 6-7.

FERRERES, Juan B. Instituciones canónicas con arreglo 
al novísimo código de Pío X. Promulgado por 
Benedicto XV y a las prescripciones de la disciplina 
española y de la América Latina. 3ª ed. rev. y aum. 
Barcelona, España: E. Subirana, Edit. y Lib. Pontifi-
cio, 1920, tomo II.

Gaceta de Puerto Rico, 1869, 1876, 1888.

GARCÍA, Gervasio L. “Estudio Introductorio. Historiar 
bajo censura: La primera historia puertorriqueña”. 
In: ABBAD Y LASIERRA, Íñigo. Historia geográfica, 
civil y natural de la isla de San Juan Bautista de 
Puerto Rico. Nueva edición, anotada en la par-
te histórica y continuada en la parte estadística 
y económica por José Julián de Acosta y Calbo. 
Madrid, España: Editorial Doce Calles; Río Piedras, 
Puerto Rico: Centro de Investigaciones Históricas 
de la Universidad de Puerto Rico, 2002, pp. 9-31.

GARCÍA LEDUC, José Manuel. Intolerancia y hetero-
doxias en Puerto Rico (siglo XIX). Protestantes, 
masones y espiritistas-kardecianos reclaman su 
espacio social (cc. 1869-1898). San Juan, Puerto 
Rico: Editorial Isla Negra, 2009.

GÓMEZ SALAZAR, Francisco y DE LA FUENTE, Vicen-
te. Tratado teórico-práctico de procedimientos 
eclesiásticos. Madrid, España: Imprenta de la Viuda 
de Aguado é hijo, 1868, tomo III.

GÓMEZ ZAMORA, Matías. Regio patronato español 
é indiano. Madrid, España: Imprenta del Asilo de 
Huérfanos del S.C. de Jesús, 1897.

GROSE, Howard B. Advance in the Antilles: the New 
Era in Cuba and Porto Rico. New York, USA: Young 
People’s Missionary Movement of the United Sta-
tes and Canada, 1910.

GUTIÉRREZ, Ángel L. Evangélicos en Puerto Rico en la 
época española, Guaynabo, Puerto Rico: Editorial 
Chari, 1997.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


12Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

HERNÁNDEZ APONTE, Gerardo Alberto. El espiritismo 
en Puerto Rico, 1860-1907. San Juan, Puerto Rico: 
Academia Puertorriqueña de la Historia, 2015.

HERNÁNDEZ APONTE, Gerardo Alberto. La Iglesia Ca-
tólica en Puerto Rico ante la invasión de Estados 
Unidos de América: Lucha, sobrevivencia y estabi-
lización (1898-1921). 2ª ed., San Juan, Puerto Rico: 
Academia Puertorriqueña de la Historia; Decanato 
de Estudios Graduados e Investigación (DEGI) de la 
Universidad de Puerto Rico, Recinto de Río Piedras, 
2013.

HERNÁNDEZ RUIGÓMEZ, Almudena. La desamortiza-
ción en Puerto Rico. Madrid, España: Ediciones 
Cultura Hispánica Instituto de Cooperación Iberoa-
mericana, 1987.

HUERGA, Álvaro. La implantación de la Iglesia en el 
Nuevo Mundo. Ponce, Puerto Rico: Pontificia Uni-
versidad Católica de Puerto Rico, 1987.

JULIÁN DE NIEVES, Elisa. The Catholic Church in Colo-
nial Puerto Rico (1898-1964). Río Piedras, Puerto 
Rico: Editorial Edil, Inc., 1982.

LÓPEZ YUSTOS, Alfonso. Historia documental de la 
educación en Puerto Rico. 3ª ed. rev. y amp., Hato 
Rey, Puerto Rico: Publicaciones Puertorriqueña, 
Inc., 1997.

MALLIMACI, Fortunato. “Catolicismo y liberalismo: las 
etapas del enfrentamiento por la definición de la 
modernidad religiosa en América Latina” en Jean-
-Pierre Bastian (coord.), La modernidad religiosa. 
Europa latina y América Latina en perspectiva 
comparada. Trad. de Dulce María López Vega, Mé-
xico: Fondo de Cultura Económica, 2004, pp. 19-44.

MARTÍ GILABERT, Francisco. Amadeo de Saboya y la 
política religiosa. Pamplona, España: Ediciones 
Universidad de Navarra, S. A., 1999.

MARTÍNEZ-FERNÁNDEZ, Luis. Protestantism and Poli-
tical Conflict in the Nineteenth-Century Hispanic 
Caribbean. New Jersey, USA: Rutgers University 
Press, 2002.

ORTIZ DÍAZ, Ángel Luis. La manifestación anticlerical 
en Puerto Rico entre 1870-1900. Tesis doctoral, 
Universidad de Puerto Rico, Recinto de Río Piedras, 
Departamento de Historia, 1994.

OTERO GONZÁLEZ, Luis Antonio. Historia de la ma-
sonería en Puerto Rico: sus orígenes (1746-1867). 
Puerto Rico: Editorial Akelarre, 2019.

PANTOJAS GARCÍA, Emilio. La Iglesia Protestante y 
la americanización de Puerto Rico, 1898-1917, 
Bayamón, Puerto Rico: Prisa [197-?].

PAZOS, Antón M. y PICCARDO, Diego R. El Concilio 
Plenario de América Latina. Roma 1899. Madrid, 
España: Iberoamericana, 2002.

PÉREZ RÍOS, Bolívar. La masonería en Puerto Rico. 
Puerto Rico: edición del autor, 2010.

PICÓ, Fernando. Libertad y servidumbre en el Puerto 
Rico del siglo XIX. (Los jornaleros utuadeños en 
vísperas del auge del café). Río Piedras, Puerto 
Rico: Ediciones Huracán, Inc., 1979.

RAMOS DE SANTIAGO, Carmen (comp.). El desarrollo 
constitucional de Puerto Rico: Documentos y 
casos. 2ª ed. rev. y amp., Río Piedras, Puerto Rico: 
Editorial Universitaria Universidad de Puerto Rico, 
1979.

RIVERA TORRES, Juan Jorge. Documentos históricos de 
la Iglesia Episcopal puertorriqueña. Santo Domin-
go, República Dominicana: Editora Lázaro, C. por A., 
1983, vol. I.

ROWE, Leo S. The United States and Porto Rico with 
Special Reference to the Problems Arising Out of 
our Contact with the Spanish-American Civiliza-
tion. New York, USA: Arno Press, 1975, reprint of 
the 1904 ed. by Longmans, Green, New York, USA.

SARANYANA, Josep-Ignasi. Cien años de Teología en 
América Latina (1899-2001). Bogotá, D.C., Colom-
bia: Consejo Episcopal Latinoamericano, CELAM, 
2005.

SCARANO, Francisco A. Puerto Rico: Cinco siglos de 
historia. 3ª ed., México D. F., México: McGraw Hill 
Interamericana, S. A. de C. V., 2008.

SILVA GOTAY, Samuel. Catolicismo y política en Puerto 
Rico bajo España y Estados Unidos: siglos XIX y XX. 
Río Piedras, Puerto Rico: Editorial Universidad de 
Puerto Rico, 2005.

SILVA GOTAY, Samuel. “La Iglesia Católica en el proceso 
político de la americanización de Puerto Rico 1898-
1930 (I)”, Revista de Historia. Asociación Histórica 
Puertorriqueña, año 1, núm. 1, enero-junio 1985, 
pp. 102-120.

SILVA GOTAY, Samuel. “La Iglesia Católica en el proceso 
político de la americanización de Puerto Rico 1898-
1930 (II)”, Revista de Historia, Asociación Histórica 
Puertorriqueña, año 1, núm. 2, julio-diciembre 
1985, pp. 168-187.

SILVA GOTAY, Samuel. La Iglesia Católica en el proceso 
político de la americanización de Puerto Rico, 
1898-1930. Río Piedras, Puerto Rico: Publicaciones 
Gaviota, 2012.

SILVA GOTAY, Samuel. Soldado católico en guerra de 
religión. Río Piedras, Puerto Rico: Publicaciones 
Gaviota, 2012.

SILVA GOTAY, Samuel. Protestantismo y política en 
Puerto Rico 1898-1930. Hacia una historia del pro-
testantismo evangélico en Puerto Rico. Río Piedras, 
Puerto Rico: Editorial de la Universidad de Puerto 
Rico, 1997.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


13Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-13, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

SOLÉ TURA, Jordi y AJA, Eliseo. Constituciones y pe-
ríodos constituyentes en España (1808-1936). 9ª 
ed., Madrid, España: Siglo XXI de España Editores, 
S.A., 1982.

TODOROV, Tzvetan. La conquista de América: El 
problema del otro. Trad. de Flora Botton Burlá. 2ª 
reimpresión, Buenos Aires, Argentina: Siglo XXI 
Editores Argentina S. A., 2005.

TORRES DÍAZ, José (comp.). Sínodo diocesano del obis-
pado de Puerto Rico, celebrado en los días 9, 10, 
y 11 de enero del año 1917 por el Ilmo. y Rdmo. Sr. 
Obispo Dr. D. Guillermo A. Jones, O.S.A. San Juan, 
Puerto Rico: Tip. Cantero, Fernández & Co., 1917.

URÍA, Jorge. Una historia social del ocio: Asturias 
1898-1914. Oviedo, España: Comisión Ejecutiva 
Confederal de la Unión General de Trabajadores 
(UGT) y el Centro de Estudios Históricos. (Secreta-
ría de Formación Confederal), 1996.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

