
ISSN
1983-2850

CHAMADA TEMÁTICA - As experiências do catolicismo no continente americano no longo século XIX 
e a modernidade na Igreja Católica

https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27717

"Tirez-vous d’affaire comme vous pourrez ".
La Congregación de la Misión y la 
‘romanización’ en el Paraguay de fines del 
siglo XIX

Ignacio Telesca
Investigador del CONICET en el Instituto de 
Investigaciones sobre Lenguaje, Sociedad y 
Territorio, Universidad Nacional de Formosa, 
Argentina. Profesor Titular Ordinario, Universidad 
Nacional de Formosa.
https://orcid.org/0000-0002-1185-1674

itelesca@hotmail.com

RECEBIDO | 1 out. 2025 – APROVADO | 5 dez. 2025

SÃO LUÍS-MA | VOLUME 18  |  NÚMERO 54  |  SETEMBRO-DEZEMBRO 2025

https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27717
https://orcid.org/0000-0002-1185-1674


2Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Resumen: Tras una presentación de la situación de la Iglesia en el Paraguay desde la independencia hasta la guerra 
contra la Triple Alianza, el texto se concentra en el rol que le cupo a la Santa Sede y en particular, a la Congrega-
ción de la Misión en la reorganización de esta Iglesia tras la hecatombe de la guerra. Apenas sobrevivieron treinta 
sacerdotes y el obispo había sido fusilado en la contienda. Tras unos primeros años turbulentos la Santa Sede envía 
un delegado apostólico para ordenar la situación eclesiástica quien, además de consagrar a un obispo paraguayo, 
logra que el gobierno financie un seminario y permita que la Congregación de la Misión se haga del mismo. El artí-
culo se cuestiona, analizando el accionar del seminario durante los primeros veinte años, la carga conceptual que 
se deposita en la idea de ‘romanización’ y plantea, a partir de la realidad paraguaya, sus límites para dar cuenta de 
la situación.
Palabras clave: Jules Montagne; vicentinos; Paraguay; romanización; Iglesia católica.

"Tirez-vous d›affaire comme vous pourrez".
The Congregation of the Mission and ‘Romanization’ in Paraguay at the end of 

the 19th century.

Abstract: After a presentation of the situation of the Church in Paraguay from independence to the war against the 
Triple Alliance, the article focuses on the role played by the Holy See, and particularly, by the Congregation of the 
Mission, in the reorganization of the Church after the catastrophe of the war. Barely thirty priests survived, and the 
bishop had been shot in the conflict. After a turbulent initial few years, the Holy See sent an apostolic delegate to 
put the ecclesiastical situation in order. He, in addition to consecrating a Paraguayan bishop, persuaded the gov-
ernment to finance a seminary and allow the Congregation of the Mission to take over. Analyzing the seminary’s 
actions during its first twenty years, the article questions the conceptual importance placed on the idea of “Roman-
ization” and, based on Paraguayan reality, raises its limitations in addressing the situation.
Keywords: Jules Montagne; vicentians; Paraguay; romanization, Catholic Church.

"Tirez-vous d›affaire comme vous pourrez".
A Congregação da Missão e a ‘Romanização’ no Paraguai no final do século XIX.

Resumo: Após uma apresentação da situação da Igreja no Paraguai, desde a independência até a guerra contra a 
Tríplice Aliança, o artigo se concentra no papel desempenhado pela Santa Sé, e em particular pela Congregação da 
Missão, na reorganização da Igreja após a catástrofe da guerra. Apenas trinta padres sobreviveram, e o bispo foi 
baleado no conflito. Após alguns anos iniciais turbulentos, a Santa Sé enviou um delegado apostólico para colocar a 
situação eclesiástica em ordem. Ele, além de consagrar um bispo paraguaio, persuadiu o governo a financiar um se-
minário e permitir que a Congregação da Missão assumisse o comando. Analisando a atuação do seminário durante 
seus primeiros vinte anos, o artigo questiona a carga conceitual imposta à ideia de “romanização” e, com base na 
realidade paraguaia, levanta suas limitações para abordar a situação.
Palavras-chave: Jules Montagne; vicentinos; Paraguay; romanização; Igreja Católica.

La reestructuración de la Iglesia paraguaya. Una mirada al siglo XIX

El proceso independentista se inicia en el Paraguay en 1811, proceso que iba dirigido tanto 
contra España como contra Buenos Aires (Areces, 2020). El Dr. José Gaspar Rodríguez de Francia 
poco a poco se va a haciendo con el poder absoluto siendo su propósito el garantizar la indepen-
dencia de la novel república. Para tal fin, ante la negativa de las provincias del sur a reconocer 
ese reclamo independentista, el Dr. Francia resolvió cortar todo tipo de relación con Buenos Ai-
res. Esto afectó fundamentalmente al sector mercantil quienes se organizaron para hacerse con 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


3Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

el poder, aunque sin éxito. El Dr. Francia actuó primero y los amotinados terminaron presos. El 
evento nos resulta importante porque una de sus consecuencias fue la supresión por el Dr. Fran-
cia, en 1824, de las tres órdenes religiosas existentes (franciscanos, mercedarios y dominicos), 
las terceras órdenes y el cierre del seminario (Williams, 1973; Conney, 1979; Heyn Shupp, 1991; 
Caballero Campos, 2024; Telesca y Delgado, 2024). Si bien las razones formuladas eran “que los 
regulares ya no pueden reputarse necesarios ni útiles en las actuales circunstancias” (ANA, SH, 
237n7, f. 6r.) podemos entender que su objetivo era el de suprimir todo espacio de sociabilidad. 
De igual manera, y en ese mismo año, suprimió los Cabildos civiles existentes por no ser una “ins-
titución popular”; cuatro años más tarde, en 1828, se suprime el Cabildo Eclesiástico. Para esto 
último, la razón esgrimida es la falta de fondos además de “no siendo de una importancia precisa 
y esencial al Estado, debe más bien reputarse un luxo de Iglesia, el que al presente no puede 
mantenerse por falta de eclesiásticos aún para los curatos y doctrinas” (ANA, SH, 239n10, f. 8v.). 

Esto tuvo consecuencias inmediatas para la Iglesia paraguaya; por un lado, medio centenar 
de religiosos fueron distribuidos en parroquias y pueblos de indios, pero, por el otro, se cortó la 
posibilidad de formar nuevos clérigos. Tras la muerte del Dr. Francia en 1840, un gran número de 
parroquias estaba sin atender y las que tenían un sacerdote, éste era ya mayor.

El obispo, el franciscano Pedro García de Panés había llegado a la diócesis en 1809 y falleció 
en ella en 1838. No se había opuesto a la independencia, pero las relaciones con el Dr. Francia no 
parecen que hayan sido cordiales; de hecho, desde 1817 dejó de cumplir sus funciones de obis-
po, por lo que tampoco las confirmaciones se llevaban a cabo. En 1819, Francia designó a Roque 
Antonio Céspedes (que era Dean de la Catedral) como Provisor y Vicario General ya que era 
“notorio el estado de demencia e inacción en que se manifiesta y continúa el Reverendo Obispo 
de esta Diócesis” (ANA, SH, 229n9, f. 12r.). 

Tras la muerte del Dr. Francia, asume primero un consulado en 1841 por tres años y tras la 
proclamación de una Ley que establece la Administración política de la República en 1844 se 
instituyó un régimen de fachada democrática, con un presidente elegido por diez años por un 
parlamento que se reunía sólo cada cinco años.

A diferencia del gobierno anterior, tanto para los cónsules (Mariano Roque Alonso y Carlos 
Antonio López) como para el electo presidente (Carlos Antonio López) el tema religioso ocupó 
un lugar privilegiado en su política de gobierno. Siguiendo a Huner (2011) consideramos que 
tanto el clero como las prácticas institucionales de la Iglesia fueron los canales utilizados por el 
gobierno por los cuales las ideas de patria y nación se fueron diseminando.

En un mensaje al Congreso en 1842 los cónsules le manifiestan que, ante la escasez del 
clero, “de ochenta y tres parroquias extensas que tiene la República, sin incluir un gran número 
de capillas, oratorios públicos… apenas cincuenta de las primeras son servidas por eclesiásticos 
de avanzada edad” (ANA, SH, 252n11, ff. 3v-4r), vieron urgente y necesario contactarse con la 
Santa Sede para que proveyese un obispo. Lo hicieron a través de la Internunciatura en Río de 
Janeiro, a quien solicitaron también la facultad para el vicario interino de poder administrar el 
sacramento de la confirmación.

En enero de ese mismo año de 1842 se había creado la Academia Literaria que tenía como 
función también la formación del clero. De las cinco cátedras que se dictaban, una era de filoso-
fía racional (lógica, metafísica, ética general y particular) y otras dos de teología; una dogmática 
(que incluía historia sagrada y cronología) y otra de teología moral (que incluía historia eclesiás-
tica y oratoria sagrada) (ANA, SH, 251n6.1). Aunque la formación del nuevo clero era rudimen-

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


4Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

taria (sólo se exigía para el ingreso a la Academia que supieran leer y escribir) para 1854 habían 
sido ordenados cuarenta nuevos clérigos (ANA, SH, 310n12, f. 16).

El presidente López hizo de la Iglesia un instrumento al servicio del Estado. Comenzó a ad-
ministrar el diezmo y lo destinó fundamentalmente a la renovación y construcción de nuevos 
templos parroquiales y a solventar al clero. Se encargaba también del nombramiento de párro-
cos (Heyn Shupp, 1987, p. 150).

Según la Ley de 1844 la religión católica era la única del Estado y entre las atribuciones 
del Presidente de la República se encontraba el ejercicio del “patronato general respecto de 
las iglesias, beneficios, personas eclesiásticas con arreglo a las leyes; nombra los obispos y los 
miembros del Senado eclesiástico” (Título VII, art. 1, inciso 16). De igual manera, tenía la facultad 
del placet y del exequatur (inciso 17). Aunque las disputas con la Senta Sede fueron constantes 
por este tema, la diócesis del Paraguay siempre tuvo un obispo titular y otro auxiliar (Chartrain, 
2013; Telesca y Delgado, 2024).

Todo el clero, obispo y sacerdotes, debían realizar previamente a su ordenación o a la toma 
de un cargo, el juramento de sostener la independencia de la República y no atentar contra el 
Presidente (Heyn Shupp, 1987; Hunner, 2011).

Tenemos así la figura del presbítero-ciudadano que, como señalábamos, era un engranaje fun-
damental en la estructura estatal lopista.  Su importancia quedará de manifiesto durante la guerra 
contra la Triple Alianza (1864-1870) tanto en el frente como en la retaguardia (Telesca, 2013). 

Previo a la guerra había alrededor de 120 clérigos, pero apenas sobrevivieron treinta y tres. 
Entre los fallecidos estaba el obispo quien había sido fusilado por orden de Francisco Solano 
López (asumió la presidencia tras la muerte de su padre en 1862), acusado de traición a la patria, 
es decir, por no haber cumplido el juramento. Este caso se torna más complicado porque entre 
los fiscales acusadores había dos sacerdotes, y uno de ellos tendrá un rol importante tras la gue-
rra, Fidel Maíz (Melià, 1983)1.

La guerra trajo ruinas al Paraguay y la Iglesia no quedó indemne. Vimos que el clero se redujo 
a una cuarta parte, la mayoría de las campanas fueron fundidas y los templos por donde pasaba 
la guerra quedaron destruidos.

Aunque la contienda duró hasta el 1 de marzo de 1870 en que fue atrapado y fusilado el 
Mariscal López, desde el 1 de enero de 1869 las fuerzas de ocupación se hicieron con Asunción 
y para mediados de ese año ya habían instalado un triunvirato para que se hiciera cargo del go-
bierno (Telesca, 2007).

Llegaron las noticias del fusilamiento de obispo a Río de Janeiro y el Internuncio Domenico 
Sanguigni resolvió, siguiendo los consejos de los capellanes capuchinos que formaban pate del 
ejército brasileño, designar a uno de estos capellanes como Vicario Apostólico Foráneo, fray 
Fidelis de Avola (Antunes, 1944).

Avola contaba con diecisiete sacerdotes a principios de 1870 a los cuales fue distribuyendo 
por parroquias. Sin embargo, pronto aparecieron los problemas para el Vicario Foráneo. En no-
viembre de dicho año se sancionó una nueva constitución que estipula en su tercer artículo que 
“…la religión del Estado es la Católica, Apostólica, Romana, debiendo ser paraguayo el jefe de la 

1	 Este fusilamiento no debería ser interpretado como un acto de anticlericalismo (cf. Cárdenas Ayala, 2018, p. 152).

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


5Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Iglesia…” y se continúa con el ejercicio del patronato en la presentación de obispos a propuesta 
del clero (López, 2021).2

Avola claramente no reunía los requisitos aprobados en la nueva constitución pero tampoco 
quería renunciar. Tanto el clero como la sociedad estaban divididos sobre el punto en cuestión. 
Finalmente, el gobierno decide convocar al clero para que elabore una terna, de la cual se eligió 
al presbítero-ciudadano (aún se utilizaba la denominación) Manuel Vicente Moreno para que 
asumiese la administración del obispado (Telesca, 2007). Esto ocurrió en septiembre de 1871, 
al año siguiente se envió una comisión a la Santa Sede para lograr su designación. A Roma sólo 
llegaba lo que de Río se informaba, es decir el punto de vista de los capuchinos y de las autorida-
des brasileñas. El argumento central era que ningún sacerdote paraguayo reunía los requisitos 
mínimos para ocupar un puesto de autoridad. Además, el haber apoyado a López durante la 
guerra los hacía cómplices. La insistencia del Ministro Plenipotenciario finalmente dio sus frutos 
y desde Roma se instruyó en septiembre de 1873 al Internuncio que nombrase a Moreno como 
Administrador Apostólico.

Pareciera que todo estaba encaminado eclesiásticamente, a nivel institucional al menos; sin 
embargo, a los siete meses fallece Moreno y éste previamente había designado como adminis-
trador ad interim no a otro que a Fidel Maíz, quien había sido fiscal en el fusilamiento del obispo 
seis años antes.

Ni el internuncio, ni las fuerzas aliadas, que aún ocupaban Asunción, aceptaron al nuevo 
administrador. Algunos sacerdotes tampoco, por ejemplo, el cura Isidro Insaurralde se exilió en 
Corrientes para no estar bajo las órdenes de Maíz.

La “cuestión religiosa”, como se denominó a esta tensión, dividió profundamente a la socie-
dad y al clero. 

En Río de Janeiro, el recambio de internuncio tampoco fue sencillo. Sanguigni fue promovido 
a la nunciatura en Portugal en 1874 y su reemplazante, Cesare Roncetti, recién llegó a Río a fines 
de 1876. Durante el momento más álgido de la disputa en Asunción no había autoridad en Río.

Como desde 1865 la diócesis de Asunción (la única del Paraguay), pertenecía a la arquidió-
cesis de Buenos Aires, Roncetti le solicitó al arzobispo porteño, León Federico

Aneiros, que procurase lograr la aceptación por parte del gobierno paraguayo de un vicario 
extranjero. Todavía seguía vigente la idea de la incapacidad del clero paraguayo. Aneiros envía 
a su secretario, Mariano Antonio Espinosa, pero no logró que se le aceptaran sus credenciales 
al enterarse el gobierno cuáles eran sus intenciones. Igualmente, permaneció por unos meses 
y confeccionó un informe que tendrá importancia para los futuros planes vaticanos. De hecho, 
proponía los nombres de dos sacerdotes paraguayos como posibles candidatos.3

Una vez más, el gobierno envía una misión a Roma por solucionar la cuestión religiosa. Con la 
comitiva iba el mismo Fidel Maíz con la intención de conseguir el perdón del Papa.

La Santa Sede se encontraba en una disyuntiva entre los deseos de Paraguay y los reparos 
de Río de Janeiro. El informe de Espinosa había abierto una esperanza que ponía en entredicho 
la posición de la internunciatura.

2	 Un análisis de los artículos de esta constitución referentes a lo religioso se encuentra en el documento elabora-
do en 1894 “Sulle condizioni politico-religiose delle repubbliche americane del centro e del sud” en lo referente 
al Paraguay. AAEESS, America 1894, fascicolo 6, pp. 170-174.

3	 Ver el informe en AAEESS, America 1894, Fascicolo 9, pp. 742-747.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


6Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

La misión paraguaya regresó con buenas nuevas. Primeramente, con el nombramiento de 
un administrador paraguayo y, fundamentalmente, con el envío de un Delegado Apostólico, An-
gelo di Pietro, quien resolvería la situación in situ. El Papa Pío IX había resuelto darle una solución 
definitiva a este conflicto que ya amenazaba con llevarse a la Iglesia puesta, para lo cual envió a 
un representante directo. Di Pietro permaneció en Paraguay desde abril de 1878 hasta diciem-
bre de 1879.4

En ese año y medio, el Delegado Apostólico conoció de primera mano la situación de la dió-
cesis y logró, junto con el gobierno, que se nombrase un nuevo obispo, Pedro Juan Aponte. Un 
punto central era la reapertura del seminario y el envío de estudiantes al Pío Latinoamericano 
en Roma (ante lo cual se había opuesto el presidente Carlos Antonio López cuando Ignacio Ey-
zaguirre lo había visitado). A todo esto, se comprometió el gobierno, incluso a aceptar a congre-
gaciones religiosas, las últimas databan de 1824.

Un extracto del informe que envió Di Pietro a Roma sobre su visita al interior nos introduce 
al siguiente apartado.

Del 26 de septiembre al 16 del corriente mes [octubre] pude hacer una excursión en diez 
parroquias distantes de esta ciudad de 8 a 50 millas. Por todos lados observé que, a pe-
sar de no pocos desórdenes en las costumbres, el pueblo está animado de un vivo sen-
timiento de fe, de religión y de profundo respeto a la Iglesia y a la S. Sede Apostólica. Se 
juntaban con premura y ansiedad extraordinaria por el sacramento de la Confirmación 
que he administrado a cerca de 10 mil personas entre niños y adultos. Para preparar a 
estos últimos, al menos con la confesión, los sacerdotes que me acompañaba tuvieron 
que fatigarse arduamente.
En esta gira me he convencido, aún más, de la extrema necesidad de buenos operarios 
evangélicos en que esta desgraciada región. De las 90 parroquias, sólo 35 o 36 tienen 
párroco, y qué párrocos, salvo pocas excepciones. Pero también, la obra de un párroco 
bueno, a qué puede ayudar cuando está solo para llevar el peso de la cura de 4, 5 y hasta 
8 y 10 mil almas, diseminadas en la mayor parte en casas y cabañas lejanas de la iglesia 
parroquial hasta 10 o 12 millas (Telesca, 2007, pp. 54-55, resaltado nuestro).5

Ciertamente el número de clérigos era más que insuficiente: apenas 47, incluido el obispo, 
de los cuales 24 eran extranjeros. Estos últimos fueron siendo admitidos a la diócesis desde los 
tiempos de Avola. No hablaban el guaraní, tema fundamental para una sociedad monolingüe 
guaraní, y en la mayoría de los casos llegaban al Paraguay expulsados de sus diócesis por ser ju-
gadores, o borrachos o mujeriegos, o todo junto, y no dejaron de serlo en Paraguay, generando 
un sinnúmero de dificultades con la población.

El Seminario era de vital importancia y comenzó sus clases en 1880; al frente del mismo 
estaban los padres lazaristas.

La Congregación de la Misión en Paraguay

La Congregación de la Misión fue fundada por Vicente de Paul en Francia en 1625 y recono-
cida por el papa Urbano VIII el 12 de enero de 1633 a través de la bula Salvatoris Nostri (ANTONE-
LLO, 2025). Su primer carisma era la misión a los pobres, a través de la predicación, instrucción, 

4	 Utilizando los conceptos de Cárdenas Ayala (2018, p. 13), la Santa Sede decide ‘descubrir’ el Paraguay y para tal 
misión envían a un Delegado Apostólico.

5	 Original en AAEESS, America 1894, Fascicolo 9, pp. 748-750.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


7Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

catequesis con el objetivo de su salvación. El lema de la congregación es precisamente “Evange-
lizare pauperibus misit me”. Sin embargo, el primer grupo pronto comprendió la importancia de 
la formación del clero, a través -al principio- de los ejercicios espirituales. En la bula de 1633 ya 
se incorpora este último aspecto: “formen en ellas en privado a los que han de ser promovidos a 
las Ordenes por medio de los ejercicios espirituales para recibir dichas Ordenes”.

A fines de ese mismo año de 1633 junto a Luisa de Marillac fundan la Compañía de las Hijas 
de la Caridad. Esta sociedad de vida apostólica femenina (la primera en su género aprobado por 
Clemente IX en 1668) va a estar acompañando a las nuevas fundaciones de la Congregación de 
la Misión, y muchas veces es al revés. Los lazaristas acompañan como capellanes a las nuevas 
incursiones de las vicentinas. 

Éste es el caso de Argentina en donde el 13 de septiembre de 1859 llegaron al puerto de 
Buenos Aires doce hijas de la caridad acompañadas por dos sacerdotes lazaristas (la hermana 
Gabrielle Berdoulat al frente de las Hijas de la Caridad junto con los padres Antoine Laderrière 
y François Malleval, ver Annales, 1874, pp. 563-564)6. En sus inicios, esta misión dependía de la 
provincia del Brasil.7 Va a ser recién en 1873 cuando el Arzobispo de Buenos Aires los contrate 
para abrir una misión con los indígenas que el Superior General, Jean-Baptiste Étienne, decida 
abrir la provincia argentina (Annales, 1874, pp. 26-27; Recueil, 1880, p. 448). En el catálogo de 
la congregación de 1874 ya aparece la Provincia de la República Argentina con 4 casas: dos en 
Buenos Aires, la de San Vicente (creada en 1859) donde vivía el Visitador, George Réveillère, y la 
de San Luis (en 1872); una en el santuario de Luján (en 1871) y la más reciente, la misión indígena 
en Azul, creada en 1873. Un total de 9 sacerdotes y 4 hermanos coadjutores conformaban la pro-
vincia (Catalogue, 1874, pp. 50-51). No contamos con catálogo igual para las Hijas de la Caridad, 
aunque sí se recapitulan, para 1874, su ingente obra desarrollada tanto en Buenos Aires, como 
en Luján y Montevideo (Annales, 1874, p. 589).

Esos años fueron intensos para la misma Congregación de la Misión. En 1874 fallece el Su-
perior General, Jean-Baptiste Étienne (1843-1874), considerado como el segundo fundador de 
los vicentinos (Santirochi y Santirochi, 2020, p. 26), lo sucedió por cuatro años Eugenio Boré y 
en 1878 fue elegido Antoine Fiat, el superior general que más tiempo estuvo en funciones, hasta 
1914.8 

6	 Se reproduce una extensa carta de "M. Georges Réveillère, supérieur de la maison de Saint-Vincent, a Buenos-
-Aires, à M. N..., Missionnaire, à Paris. Buenos-Aires, 4 mai 1874" donde se narra una brevez historia desde sus 
inicios hasta 1874, Annales, 1874, pp. 557-637.

7	 Aimé-Joseph Lamant, visitador de la provincia de Brasil, visitó Argentina en 1860 reuniéndose con las autorida-
des locales.

8	 Antoine Fiat, nació en Glénat, un pequeño pueblo del centro sur francés el 29 de agosto de 1832. Primeramente, 
ingresó al seminario diocesano, y tras realizar sus estudios teológicos bajo la dirección de los vicentinos decidió 
ingresar, el 26 de febrero de 1857, al noviciado de la Congregación de la Misión en París. Antes de finalizar el 
noviciado se ordenó de sacerdote en la iglesia de San Sulpicio en París el 29 de mayo de 1858. Fue destinado al 
seminario de Montpellier (donde realizó sus votos). Permaneció allí hasta 1866 en que fue destinado al novicia-
do, en la casa madre en París. En 1870 fue nombrado asistente (superior) de dicha casa y en 1877 Visitador de 
la Provincia de Francia. El 4 de septiembre de 1878 fue electo como Superior General de la Congregación de la 
Misión y de las Hermanas de la Caridad. Permaneció en el puesto hasta 1914, siendo el superior que más tiempo 
estuvo en el puesto, más incluso que San Vicente de Paúl. Falleció al año siguiente, el 1 de septiembre de 1915 
(Reybolt, 2014; Annales, 1949-1950, pp. 3-56).

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


8Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

La Congregación de la Misión, al tener su casa madre en París, fue partícipe y afectada por 
todos los acontecimientos acaecidos en Francia, desde la revolución en 1789 hasta el caso Drey-
fus de fines del siglo XIX.

Las leyes francesas que profundizaron la separación entre Iglesia y Estado obligaron, en-
tre otras consecuencias, a exiliarse a un importante número de religiosos y religiosas. Como 
veremos más adelante, justamente el Seminario de Paraguay experimentó un aumento de sus 
miembros gracias a estos padres provenientes de Francia.

Cuando Antoine Fiat, ya superior general, comentaba en el prefacio de una biografía de 
Louise de Marillac la importancia de esta obra, señalaba:

Les circonstances dans lesquelles nous nous trouvons donnent à la publication de l’his-
toire de Louise de Marillac un intérêt et une importance qu’il est facile de saisir. Il est 
évident, en effet, que le travail de laïcisation qui se fait autour de nous va exiger plus 
que jamais des simples fidèles et notamment des dames chrétiennes qui vivent au mi-
lieu du monde la pratique des œuvres de charité. (RICHEMONT, 1883, pp. XIV-XV, resal-
tado en el original)

Por supuestos que estas preocupaciones no eran exclusivas de Francia. En los Annales se 
recoge la carta del padre Pierre Lemesle quien, desde Buenos Aires, escribe a un cohermano 
en París narrándole los sucesos de la quema del colegio de los jesuitas: “que nous avons eu à 
Buenos-Ayres une seconde édition de la Commune de Paris, le 28 février dernier. Les enfants 
de Saint-Vincent n’ont pas été jugés dignes de souffrir, dans cette circonstance, pour le nom de 
Jésus-Christ.” (Annales, 1875, p. 507). Los acusados por Lemesle eran la masonería y la Interna-
cional, con la connivencia del gobierno de la ciudad que, según el lazarista, quería quedarse con 
el colegio de los jesuitas para convertirlo en hospital militar.

Presencia vicentina en Paraguay

Las hermanas de la caridad habían estado relacionadas con el Paraguay en ocasión, prime-
ramente, de la guerra contra la Triple Alianza (1864-1870). En 1865 cuatro hermanas fueron 
enviadas a Concordia (a orillas del río Uruguay) para atender a los heridos y fueron acompañadas 
por el padre François Malleval. Regresaron ese mismo año a Buenos Aires acompañando un bar-
co con más de doscientos paraguayos prisioneros en muy mal estado de salud. Al año siguiente 
fueron convocadas nuevamente para auxiliar en Corrientes y ocho hermanas partieron el 8 de 
febrero junto con el mismo sacerdote. Al llegar a Corrientes se repartieron entre los hospitales 
de sangre existentes.9

El padre Malleval escribiéndole al procurador de la congregación, Médard-Philémon Sal-
yayre, se pregunta, quizá premonitoramente, «  Qui pourrait assurer que cette œuvre de ré-
génération de tout un peuple ne sera pas dévolue aux deux familles de S. Vincent de Paul ? » 
(Annales, 1867, p. 125).

9	 En Annales (1867, pp. 115-153) hay un conjunto de cartas escritas por François Malleval. La primera desde Con-
cordia el 8 de octubre de 1865 y la última desde Corrientes el 4 de octubre de 1866. También encontramos 
cona carta de la hermana Felicité escrita ya desde Buenos Aires el 8 de diciembre de 1866 comentándole sus 
experiencias (“En un seul jour il nous arriva 1,100 blessés, presque tous horriblement mutilés”) y el poder de la 
Medalla Milagrosa entre los heridos (pp. 379-384).

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


9Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

En 1868 volvieron a ser convocadas las hermanas para atender una epidemia de cólera en 
el frente, pero cuando llegaron, ya había pasado. Llegaron hasta entrar en territorio paraguayo, 
pero quedaron pocos días porque no tenía razón de ser su estadía (Annales, 1869, pp. 606-613).

En 1869 fueron nuevamente llamadas y esta vez llegaron a Asunción (desde el primero de 
enero bajo las fuerzas aliadas). Desgraciadamente, los heridos a quienes fueron a atender ya 
habían sido embarcados con destino a Buenos Aires. Para nuestro caso, es interesante la des-
cripción que le hace el padre Ladislas Patoux a Jules Chinchon, asistente del superior general 
sobre el estado de las iglesias en Asunción.

Après avoir mis nos bagages en sûreté, notre première pensée fut pour le saint Sacrifice 
de la Messe. Nous allâmes à l’église la plus voisine. Le Curé était absent ; nous fûmes 
reçus par un vieux bonhomme d’une tournure assez grotesque ; il portait une couver-
ture nouée autour des reins en guise de pantalon ; une chemise, bannière flottante, 
complétait son costume ; c’était le sacristain. Il nous introduisit dans l’église, où tout 
rappelait le pillage et la dévastation ; on voyait de toutes parts, dans la sacristie sur-
tout, des croix, des tableaux, des chandeliers brisés, des portes enfoncées... Lorsque 
je demandai des ornements pour la sainte Messe, on m’ouvrit un énorme tiroir dans 
lequel des chasubles, des étoles et des manipules de toutes couleurs, sales et déchirés, 
étaient jetés pêle-mêle, dans un indicible désordre. A cette vue, j’eus de la peine à me 
décider à offrir le saint Sacrifice ; je le fis cependant ; il y avait huit jours que je n’avais 
pas eu ce bonheur.
L’autel, le missel, l’amict, le corporal étaient en rapport avec les ornements. J’étais ce-
pendant disposé à célébrer avec ferveur ; j’avais le cœur profondément ému de toutes 
les misères que j’avais (p. 89) vues, en posant le pied sur le sol de ce malheureux pays, 
et j’étais monté à l’autel sous cette impression (Annales, 1870, pp. 88-89).10

Acabada la guerra, no se registran más visitas de la familia vicentina hasta 1877 en que Geor-
ge Réveillère, padre visitador de la provincia argentina, acompaña a Mariano Antonio Espinosa 
en su misión encomendad por el internuncio Roncetti. “Avant de partir, M. Espinosa nous offrit 
la direction du séminaire qu’on avait l’intention d’établir en Paraguay, si la paix se faisait entre le 
gouvernement et l’église” (Annales, 1880, p. 462).

No queda claro el porqué del ofrecimiento. Los lazaristas no tenían seminario en Buenos 
Aires y el mismo Espinosa se había formado con los jesuitas en el Pío Latinoamericano. Es posi-
ble que el mismo internuncio hiciera la sugerencia atendiendo que en Brasil sí la presencia de 
la Congregación de la Misión al frente de seminarios era importante (ver Santirocchi, 2016 y 
Santirocchi y Santirocchi, 2020).

10	 “Tras guardar nuestro equipaje, nuestro primer pensamiento fue el Santo Sacrificio de la Misa. Fuimos a la iglesia 
más cercana. El sacerdote estaba ausente; nos recibió un anciano de aspecto bastante grotesco; llevaba una 
manta atada a la cintura a modo de pantalón; una camisa, un estandarte ondeante, completaba su atuendo; era 
el sacristán. Nos introdujo en la iglesia, donde todo recordaba el saqueo y la devastación; por todas partes, es-
pecialmente en la sacristía, se veían cruces, cuadros, candelabros rotos, puertas destrozadas... Cuando pedí or-
namentos para la Santa Misa, se me abrió un enorme cajón en el que estaban tiradas atropelladamente casullas, 
estolas y manípulos de todos los colores, sucios y rotos, en un desorden indescriptible. Ante esta visión, me 
costó decidirme a ofrecer el Santo Sacrificio; lo hice, sin embargo. Habían pasado ocho días desde que tuve esta 
felicidad. El altar, el misal, el amito y el corporal armonizaban con las vestimentas. Sin embargo, estaba dispues-
to a celebrar con fervor; mi corazón se conmovía profundamente por todas las miserias que había presenciado 
al pisar la tierra de este desdichado país, y me acerqué al altar con esta impresión.” En el mismo volumen de los 
Annales hay otra correspondencia del mismo sacerdote dirigida a una hermana en París donde abunda en más 
detalles sobre Asunción y derredores, donde queda de manifiesta la pobreza reinante tras la guerra (Annales, 
1870, pp. 423-444).

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


10Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Una vez en Asunción, Espinosa conversa con el presidente de la república, Juan Bautista Gill, 
quien le expresa su buena predisposición para el arribo tanto de los lazaristas como de las hijas 
de la caridad. Avisado por Espinosa, Réveillère se embarca junto al sacerdote Jules Montagne. 
Llegaron para semana santa y, según Réveillère, tuvieron un trabajo extenuante predicando y, 
sobre todo, confesando.

Con el asesinato del presidente ocurrido el 12 de abril de 1877 la misión llegó a su fin y tuvie-
ron que regresar a Buenos Aires (Brezzo, 2020).

Al año siguiente regresó junto con el padre Auguste Birot, pero ya acompañando a Mon-
señor Di Pietro. Cuando Réveillère escribe la carta aún no estaba confirmada la apertura del 
seminario, pero al decir de las acciones que iba realizando el delegado apostólico que tenían el 
beneplácito del gobierno, todo hacía prever el éxito de la misión: “Dieu veuille que notre petite 
Compagnie s’y établisse solidement, et puisse s’y dévouer non seulement à la formation du cler-
gé, mais aussi à l’œuvre des Missions!” (Annales, 1880, p. 471).

La situación del clero nacional era alarmante: había solo veintitrés curas paraguayos, inclui-
do el obispo, de los cuales diez no ejercían por estar enfermos. El clero extranjero lo superaba 
por uno, eran veinticuatro, de los cuales diez eran italianos. Para Di Pietro era urgente la forma-
ción de una nueva generación de sacerdotes (Telesca, 2007).

Según se narra en una memoria de 1928, a partir de una semblanza de Jules Montagne, di 
Pietro le había afirmado a Réveillère que “Je n’ai pensé personne pour diriger le séminaire, sinon 
aux enfants de saint Vincent, parce que je sais qu’ils ont grâce d’état pour former le clergé ». 
(Annales, 1928, p. 430).

Di Pietro logró todo lo que había venido a buscar, aunque no sin cierta dificultad. El obispo 
Pedro Juan Aponte fue consagrado el 19 de octubre de 1879 y tras ello la confirmación de la 
Congregación de la Misión para la dirección del Seminario (Jules Montagne como su director)11, 
al igual que el ingreso de las Hijas de la Caridad para hacerse cargo del hospital.12

En noviembre de ese año se convocó al examen de ingreso para el nuevo seminario. En el 
periódico asunceno La Reforma del 16 de noviembre de 1879 se pueden leer las condiciones: 
que los candidatos no sean menores de 12 ni mayores de 16 años, que sus padres estén legítima-
mente casados, que prueben sus buenas costumbres y conductas, que no tengan enfermedades 
contagiosas, ni defectos físicos que lo hagan deformes y que estén vacunados. Este último punto 
era muy importante por la epidemia de viruela que se vivía en aquellos años en Asunción. Tam-
bién se exigía, en su artículo cuarto, “que sepan a lo menos leer y escribir bien”. El examen sería 
el 31 de diciembre.

En enero del año siguiente, llegan Jules Montagne13 y Joseph Cellérier para completar el 
plantel docente del seminario junto con Birot quien había permanecido en Asunción. Al mes 
siguiente se le sumarían cuatro hijas de la caridad para atender el hospital.

11	 La creación del Seminario había sido aprobada por ley el 23 de noviembre de 1878. Nada dice sobre quiénes 
estarían a su frente, aunque sí que estaría bajo la dependencia del obispo diocesano. Se establecía asimismo el 
brindar diez becas (Telesca, 2007).

12	 En el Archivo de la Arquidiócesis se conserva una copia mecanografiada de 1934 del Acta de acuerdo firmada por 
el obispo Aponte y el padre Antonio Fiat sobre el Seminario.

13	 Jules-Charles Montagne nació en Lille el 14 de mayo de 1845 (coincidente con la celebración de la independen-
cia paraguaya) e ingresó a la Congregación de la Misión en 1863 y realizó sus votos en 1865. Realizó sus estudios 
en la Casa Madre de París y se ordenó de sacerdote en 1869. En ese mismo año se embarca para Buenos Aires 
donde arriba en octubre. Su primer destino fue el colegio de San Luis que se cierra en 1872 a causa de la fiebre 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


11Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Los primeros años del seminario

El local que el Estado le cedió al obispado para que funcione el seminario era la antigua 
cárcel, un cuadrilátero de una sola planta, de 45 metros de largo por 25 de ancho con un patio 
en su interior y una galería.14 La locación estaba al lado de la catedral, separados por una calle 
estrecha. Recién el local quedó listo para su inauguración el 4 de abril (Annales, 1928, P. 429).

La necesidad de contar prontamente con clérigos hizo que el plan de estudios fuera reduci-
do a cinco años: dos de humanidades, uno de filosofía y dos de teología

1er año: doctrina cristiana, historia sagrada, gramática castellana, gramática latina, aritmé-
tica y geografía

2do año: gramática castellana, latín, historia antigua, retórica, aritmética, geografía, historia 
patria

3er año: filosofía, historia sagrada, historia eclesiástica, teología dogmática
4to año: teología moral, filosofía, historia eclesiástica, escritura sagrada
5to año: teología moral, teología dogmática, historia eclesiástica, escritura sagrada.15

Ese primer año rindieron exámenes finales veintiún estudiantes, pero solo tres de esa pro-
moción terminaron el quinto año.16 Este plan de estudios permaneció hasta 1902.

La exigencia para ingresar al seminario era mínima, apenas saber y escribir, y lo que se iría 
a recibir en el mismo era, como podemos apreciar, una pincelada de instrucción eclesiástica. 
La realidad apremiaba y los sacerdotes eran necesarios. Las primeras ordenaciones de los pri-
meros ingresantes las tendremos en marzo de 1885 (Colmán y Maldonado), Bogarín lo hará al 
año siguiente, debido a su edad. Los que habían ido a continuar sus estudios en Roma recién se 
ordenarían en 1889. Si hiciéramos un corte arbitrario para el cambio de siglo, tenemos que para 
1900 se habían ordenado 29 sacerdotes, incluidos los dos en Roma.

El obispo Aponte, en la memoria diocesana que en 1888 le dirige al gobierno afirmaba que 
“nos parece bien oportuno emitir algunas reflexiones con respecto al benéfico establecimiento 
del Seminario Conciliar, que si bien hasta ahora es exiguo y humilde, hallámonos en la íntima 
convicción de que algún día llegará también a la altura de los establecimientos de su género” 
(citado por Blujaki, 1980, p. 281).

Aunque el seminario seguía su marcha, se reconocía que no estaba dando todos los frutos 
que se habían esperado. Las dificultades eran varias.

La primera y más evidente era la falta de formación de los ingresantes e incluso sus motiva-
ciones. Al mes y medio de haberse iniciado las clases, aparece una queja de dos seminaristas en 
la prensa. Primero acusan a los padres que están más interesados en aprender ellos guaraní que 

amarilla donde dos de los sacerdotes del colegio fallecieron. Fue destinado entonces al santuario de Luján. 
En 1877 acompaña al visitador de la provincia argentina Réveillère a Asunción. Regresa en enero de 1880 para 
hacerse cargo de la dirección del nuevo seminario conciliar. Permaneció cuarenta años al frente del seminario y 
falleció en Buenos Aires el 14 de julio de 1925 (cf. Annales, 1928, 420-440).

14	  Hoy funciona allí el Museo Juan Sinforiano Bogarín.

15	  De acuerdo con el libro de exámenes. AAA, Seminario, Exámenes 1880-1903.

16	 Igualmente, dos de ellos al terminar el segundo año fueron enviados al Pío Latinoamericano, Narciso Palacios 
y Hermenegildo Roa. Según Blujaki ingresaron durante ese primer año 28 estudiantes, lo que implica que ya 7 
quedaron a mitad de camino (Blujaki, 1980, p. 277). Los tres que terminaron en 1884 fueron Miguel Maldonado, 
Juan Bautista Colmán y Juan Sinforiano Bogarín, quien será nombrado obispo en 1895. Los resultados de los exá-
menes también salían publicados en los periódicos asuncenos (por ej. La Reforma del 5 de diciembre de 1880).

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


12Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

en dar sus lecciones; luego, “de que todos los días nos hacen rezar once veces… casi ya tenemos 
todas las rodillas enllagadas”. Además, se quejan que tanto Birot como Cellérier no eran aptos 
“para ocupar esta clase de empleo, ni mucho menos para ser educacionistas, del otro [por Mon-
tagne] no nos quejamos tanto, pero siempre es de la misma condición” (La Reforma, 20 de mayo 
de 1880). Si bien no hay un seguimiento en la prensa del caso ni ninguna otra referencia en las 
fuentes, lo que pone de manifiesto esta queja es la existencia de estudiantes que tenían otras 
intenciones que las de hacerse sacerdotes.

Tampoco al inicio fueron cordiales las relaciones con las nuevas autoridades eclesiásticas. 
En la primera carta que tenemos documentada desde el seminario, Jules Montagne (que era el 
superior de la comunidad y rector del seminario) le escribe al superior general, Antoine Fiat, co-
mentándole el incidente que tuvieron con el secretario del obispo, el padre Blas Ignacio Duarte. 
Delante de todos los alumnos, el secretario se quejaba “que le séminaire n’étais que désordre” 
(AGCM, Montagne a Fiat, 8 de enero de 1881). Y eso no fue todo, informa el rector que esa misma 
noche realizó una visita de control al seminario. Montagne pareciera descargar su angustia en su 
superior general: “Je vous traçais dans ma précédente un aperçu général de notre situation, elle 
avait assez triste, mais je n’oserais dire que depuis lors…ce soit améliorée ».

Sin embargo, para el año siguiente pareciera que las cosas sí mejoraron: “Depuis ma dernière 
les choses ont bien changé... Les rapports avec Monseigneur sont faciles, il me laisse tout liberté 
et plaine confiance » (AGCM, Montagne a Fiat, 1 de febrero de 1882). En la carta cita que todo 
fue fruto de la visita de “monsieur le commissaire”. No cita el nombre y el resto de las fuentes no 
mencionan dicha visita. Sí sabemos que una visitadora, la hermana Pascal, estuvo recorriendo 
la provincia argentina porque brinda un informe de cada una de las casas, entre ellas Asunción.

Podría ser también que el cambio de actitud por parte de las autoridades eclesiásticas se 
deba al fruto de los retiros al clero que comenzaron a realizar en 1881. Montagne le comenta que 
era la primera vez que lo hacían en la diócesis y que el obispo, al finalizar, se le acerca con lágri-
mas en los ojos “je pleure de joie car j’espère que tous va à changer et je ne sais comment recon-
naître la peine que vous prenez”. Hay ciertamente un cambio en la relación con la congregación.

Un punto que menciona la hermana Pascal en su correspondencia con el superior general 
merece ser tenido en cuenta.

Permettez-moi, mon très honoré Père, avant de quitter tout à fait le Paraguay, de vous 
dire que nos dignes missionnaires auraient bien besoin d’un petit renfort, car le travail 
est au-dessus de leurs forces (Annales, 1882, p. 477).

Lo mismo le solicitaba Montagne en una carta de julio de 1982. Le comentaba que al año 
siguiente tendrían además de dos cursos de humanidades y uno de filosofía, uno nuevo de teo-
logía. “Oh! S’il vous était possible de nous venir en aide !" (AGCM, Montagne a Fiat, 12 de julio de 
1882). 

Le aclara ciertamente que quien venga tendrá que estar dispuesto a sufrir ya que "il ne faut 
pas se dissimuler que nous n’avons pas encore ici un séminaire en règle et il y a á lutter contre 
bien des difficultés  : caractère du pays, exigüité du local, manque de ressources et de temps 
suffisant pour les études". Además, le solicita que quien venga sea alguien que haya pasado por 
los grandes seminarios. Su súplica no fue escuchada.

Podemos ver en la Tabla I que el número de sacerdotes lazaristas en los primeros 20 años 
nunca superó los seis y en la primera década apenas cuatro y en ocasiones sólo tres. Además, al 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


13Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

tenor de la correspondencia de Montagne, las relaciones entre los hermanos no siempre eran 
de la más amistosa. Respecto a D’Onofrio, en esa misma carta de julio de 1882, expresa que por 
momentos se lo ve muy animado, pero en otros manifiesta sus deseos de dejar la congregación. 
Respecto a Cellerier alaba su celo y ardor, pero le desconsuela su falta de regularidad y su deseo 
de salir. Por su parte, el padre Birot, que aún figura en el catálogo de 1882, Montagne comenta 
que pasó a la casa de Montevideo porque tenía un carácter muy fuerte, imposible de conciliar.

Finalmente, a fin de año vuelve a escribirle al padre superior general pidiéndolo que saque 
a D’Onofrio y sugiere en su reemplazo a Antoine Scarella quien había sido alumno suyo en el 
colegio San Luis en Buenos Aires (AGCM, Montagne a Fiat, 13 de noviembre de 1882). Según el 
catálogo de 1883, sólo había tres miembros de la comunidad: Montagne, Cellerier y Scarella, 
quien será su brazo derecho hasta 1899 en que lo nombren superior de la casa de San Juan.

El reclamo de personal para el seminario será constante, año tras año, hasta que ya, parecie-
ra, harto Jules Montagne le escribe a Antoine Fiat:

Votre dernière lettre m’avait complétement déconcerté car, en somme, elle se rédui-
sait á ceci : tirez-vous d’affaire comme vous pourrez. C’était assez dire que nous étions 
abandonnés á notre sort et qu’il n’y avait qu’un parti à prendre, attendre les événe-
ments, se resigner à mourir (AGCM, Montagne a Fiat, 10 de septiembre de 1895, resal-
tado nuestro).

En octubre de 1897 la queja es aún mayor. La carta comienza con una queja desesperanzada 
y le añade

Et jamais un mot de consolation ni d’espérance ! je le vois bien, je passe pour exagéré et 
il est inutile que je parle ; je le ferai néanmoins encore cette fois, car el faut bien que je 
vous dire, Monsieur et très-honoré Père, qu’il nous est absolument impossible de conti-
nuer comme a présent et, si l’on ne peut ou ne veut pas nous envoyer de secours, deux 
confrères au moins, il n’y a qu’á fermer la maison l’année prochain (AGCM, Montagne a 
Fiat, 7 de octubre de 1897).

Son tres carillas de lamentos donde concluye expresando que no sabe más qué decirle por-
que tiene el corazón roto.

Igualmente, no era el único en solicitarle refuerzos. El recién ordenado obispo, Juan Sinfo-
riano Bogarín, de la primera promoción del seminario. Le comenta lo que viene experimentando 
en sus visitas pastorales (Telesca, 2022), en especial la escasez de sacerdotes, “he visto hasta 8 
parroquias servidas por un solo sacerdote, distando algunas de ellas hasta 18 leguas de otras”. El 
único remedio que ve es el aumentar el número de estudiantes para lo cual es necesario aumen-
tar el número de profesores (AGCM, Bogarín a Fiat, 8 de julio de 1895).

Bogarín había sido consagrado recientemente, en febrero, y en abril ya inició su vista pasto-
ral a la diócesis, para lo cual se hizo con el padre Scarella para acompañarlo en la misión. De esto 
también se va a quejar Montagne, que a pesar de ser pocos, uno se va de misión.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


14
Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025

Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Tabla I – Personal de la Congregación de la Misión en el Seminario de Asunción del Paraguay 1880-1900.

Persona N. V. 1880 1881 1882 1883 1884 1885 1886 1887 1888 1889 1890 1891 1892 1893 1894 1895 1896 1897
1898 1899 1900

Montagne,
Jules
Superior

1845 1863 X X X X X X X X X X X X X X X X X X X X

Birot,
Auguste 1829 1859 X X X

Cellerier,
Joseph 1850 1871 X X X X X X

D’Onofrio,
Gaëtan 1849 1875 X X

Scarella,
Antoine 1857 1876 X X X X X X X X X X X X X X X X

Falempe,
François 1854 1877 X X X

Frère
Coadjuteur X X X X X X X X X

Tramonti,
Dominique 1855 1877 X X X

Varela,
Charles 1860 1881 X X X X X X X

Davani,
Vincent 1862 1886 X X X

Kübler, 
Guillaume 1865 1882 X X X X X X X X

Chardon-
nier,
Jean-Bap-
tiste

1862 1884 X X X X X X X X

F. Borgna,
Édouard 1870 1876 X

F. Bajac,
Etienne 1874 1888 X X X

F. Savoy,
Denis 1871 1888 X X17 X X X

Kübler, 
Joseph 1869 1884 X X

TOTAL 3 4 4 3 4 4+1 4+1 4+1 4+1 5+1 5+1 5+1 6+1 5+1 6 6 6 5 5 3

N = Nacimiento; V = ingreso a la congregación

Fuente: Catalogue des Maisons et du Personnel de la Congrégation de la Mission, desde 1880 a 1900, impresos en : Paris, Imprimerie Saint-Générosus ; Imprimé par Pil-
let et Dumoulin (desde 1882) ; 95, Rue de Sèvres (desde 1991). Se puede accéder en https://via.library.depaul.edu/per_cat/ 

17	  Desde este año aparece sin la ‘F’.

https://via.library.depaul.edu/per_cat/


15Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Al mismo tiempo de la carta-lamento de Montagne, también Bogarín le escribe a Antoine 
Fiat, pidiéndole docentes comentándole la misma situación que el rector, los pocos que hay y las 
muchas clases para dictar: “en la actualidad son tres los profesores, incluso el Rector, que hacen 
diariamente tres y cuatro clases. El próximo año habrá dos cursos más y ya será entonces abso-
lutamente imposible hacer frente a las necesidades de las cuales no se puede prescindir sin un 
grave detrimento del establecimiento” (AGCM, Bogaría a Fiat, 30 de julio de 1897).

En 1900 el obispo vuelve a insistir en los mismo añadiendo ahora que “el gobierno que quie-
re exige suficiente número de profesores en el seminario” (AGCM, Bogarín a Fiat, 1 de junio de 
1900). Mismo pedido realiza el 10 de abril de 1902.

¿Romanización?

Siguiendo la experiencia brasileña, se podría esperar que la presencia de la Congregación de 
la Misión en Paraguay se convirtiese en la punta de lanza de un movimiento ultramontano (ver 
Santirocchi, 2016). Sin embargo, atendiendo a los hechos vistos, es difícil encontrar tal similitud.

Son claros también los contrastes con las experiencias chilenas y argentinas (Serrano, 2009; 
Di Stefano, 2010; Martínez, 2013, entre otros). En primer lugar, contamos con una sola diócesis 
para toda la república. Esto no es un dato menor a la hora de pensar las relaciones con el gobier-
no de turno. 

El Dr. Francia, tras la independencia, ignoró a la Iglesia como sujeto político. No tuvo medi-
das anticlericales, sino anti-élites; de igual forma que suprimía los conventos religiosos, elimina-
ba los cabildos civiles. Carlos Antonio López dio un vuelco y asumió a la Iglesia como el canal por 
el cual transmitir la idea de patria y nación. Instaló un lugar de formación para el clero, realizó 
las gestiones con la Sante Sede para el nombramiento del primer obispo tras la independencia 
(y de sus sucesores), continuó con el patronato, se hizo cargo del diezmo y del sostenimiento del 
culto, del clero, de los templos.

Con una formación escasa pero muy comprometidos con su terruño los presbíteros ciuda-
danos combatieron, y cayeron al igual que el resto de la población, en la guerra contra la Triple 
Alianza.

Tras la guerra, los nuevos gobiernos de tinte liberal impuestos por las fuerzas aliadas se 
vieron con los restos de una Iglesia que actuaba en otra sintonía. Sin embargo, y a pesar de su 
liberalismo, la nueva constitución sancionada en 1870 establecía que la religión del Estado era 
la católica y que el poder ejecutivo aún conservaba los derechos de patronato, presentación de 
terna episcopal y los placet y exequatur.

A la treintena de sacerdotes que sobrevivieron se le fueron sumando otros clérigos extran-
jeros que habían sido expulsados, en su mayoría, de sus previas diócesis. La primera disputa 
religiosa fue entre el gobierno y el administrador capuchino puesto por el internuncio, el vati-
cano zanjó la situación a favor del gobierno. Cuando Fidel Maíz asume la administración de la 
diócesis en 1874 tras la muerte del administrador aceptado por el Vaticano, la sociedad y el clero 
se dividen en su reconocimiento. El internuncio no acepta al padre Maíz y desde Roma se decide 
enviar a un delegado apostólico especial para resolver la cuestión definitivamente. Monseñor 
di Pietro estuvo casi dos años en Paraguay procurando, primeramente, conocer el terreno para 
luego tomar las medidas más conducentes a solidificar una Iglesia que estaba cerca de perderse.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


16Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

El diagnóstico era compartido, la escasez de clero era el punto más débil. Menos de medio 
centenar, entre paraguayos y extranjeros, mucho de ellos enfermos; formados, unos, en el más 
rancio regalismo; los otros, llenos de los ‘vicios del mundo’.

La situación era tan, o más aún, caótica que le heredada por Carlos Antonio López en los 40. 
En ambos casos se optó por el mismo remedio, la formación pronta y superficial de un clero na-
tivo. La diferencia estaba en que previo a la guerra el gobierno asumía todos los gastos y acom-
pañaba la formación con el sostenimiento a todo nivel de la estructura eclesial. Tras la guerra, 
el gobierno estaba interesado en evitar conflictos sociales suscitados por cuestiones religiosas, 
dejando en el papado el solucionar los inconvenientes. A duras penas el gobierno se comprome-
tió a solventar los gastos del nuevo seminario, creado en 1880, pero nunca actualizó la suma, a 
pesar de la evidente inflación. 

La Congregación de la Misión fue la encargada de dirigir los destinos del seminario. Ya Ma-
riano Espinosa, cuando visitó el Paraguay en 1877 como enviado del nuncio, trajo consigo a dos 
lazaristas para sondear el terreno en vistas a tal cometido. No resultó en dicha ocasión, pero sí 
con la llegada de di Pietro. 

Por un lado, el papado buscaba formar un nuevo grupo de sacerdotes, con una eclesiología 
centrada en Roma y que pudiera contrarrestar al viejo clero, pero, por otro lado, necesitaba fru-
tos con urgencia. Encargaron a la Congregación de la Misión la tarea.

Los lazaristas habían llegado recientemente a Argentina y para 1880 tenían pocas residen-
cias: la casa central en Buenos Aires y el santuario de Luján. Habían tenido una misión en Azul 
con los indígenas que duró seis años, y un colegio, el de San Luis, por tres años, obligados a 
cerrar a causa de la fiebre amarilla. En total sumaban, para 1880, 14 sacerdotes y 5 hermanos 
coadjutores, tres sacerdotes estaban en Asunción (Catalogue, 1880, p. 57). Para 1900 había 27 
sacerdotes y 8 coadjutores, pero en Asunción seguía habiendo sólo 3 sacerdotes (Catalogue, 
1900, pp. 74-75).

Éste será el principal problema del seminario asunceno y que perdurará por décadas, la falta 
de personal suficiente para atenderlo. 

Y es acá donde comenzamos a revisar la idea de romanización. Por este concepto se suele 
comprender la imposición desde Roma, y obedecida a rajatabla por los obispos americanos, de 
una manera específica de vivir la iglesia, centrada en el papado. Más allá de la linealidad y sim-
plicidad, esta idea se condice con el imaginario que se posee de la estructura eclesiástica: ver-
ticalista y de obediencia (ver Santirocchi, 2010; De Roux, 2014; Solans, 2020; Telesca y Delgado, 
2024, pp. 176-177).

Podemos discutir si esas ideas bajan de Roma o suben desde los territorios y Santirocchi lo 
trabaja muy bien para el caso brasileño (2010, 2016, 2020). Igualmente debemos comprender 
que hay muchos agentes involucrados en este proceso y todos debían actuar mancomunada-
mente para lograr el objetivo. En el caso paraguayo pareciera que no se dieron todas estas con-
diciones.

La formación del clero en el nuevo seminario era, como ya dijimos, más bien básica y pensa-
da para un grupo de jóvenes guaraní parlantes que apenas si sabían leer y escribir. Sin embargo, 
la teología que se enseñaba estaba de acuerdo con las nuevas enseñanzas emanadas del Con-
cilio Vaticano.18 En los anales de la congregación precisamente se afirma que “la plus grande 

18	  En una venta de libros usados nos hemos topado con dos obras que pertenecieron al presbítero Juan Bernabé 
Colmán, uno de los dos primeros sacerdotes ordenados, y fechados en noviembre de 1887. Una es el Arte Pas-

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


17Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

source de difficultés pour les confrères provint sans doute de l’opposition plus ou moins ouverte 
qu’ils durent subir de la part du vieux clergé" (Annales, 1928, p. 432).

Esto quedó de manifiesto cuando se tuvo que elegir a un nuevo obispo al fallecer Aponte en 
1891. Al reunirse el clero para conformar la terna se vieron las disputas entre ambos grupos de 
sacerdotes. Había 28 sacerdotes paraguayos con posibilidad de elección: 13 eran los formados 
previo a la guerra, 13 los formados en el nuevo seminario, y 2 los egresados del Pío Latinoame-
ricano. Salomónicamente la terna fue integrada por un sacerdote de cada grupo. Sin embargo, 
lo que nos resulta importante es la discusión que se tuvo y que Montagne registra en una carta 
que le escribe al Monseñor di Pietro, ahora nuncio en España:

El antiguo clero, en general, había acordado impedir la elección de los jóvenes y en la 
sesión preparatoria varios de ellos, en particular el padre Aguiar, apoyaron opiniones 
archi regalistas que fueron combatidas enérgicamente por Bogarín y varios de nuestros 
padres jóvenes, pero se advirtió, con no menos dolor que asombro, que el doctor Pala-
cios no abrió la boca (apud Dalla-Corte; 2011, p. 63).

La carta estaba mentada para que di Pietro, a través de sus contactos en Roma, apoye la 
candidatura de Bogarín, pero al mismo tiempo evidencia el rol de los lazaristas en las nuevas 
ideas teológicas que sostenía el nuevo clero (y por qué no pensar que también le rendía cuentas 
de su trabajo a quien los había instalado en Asunción). El joven Bogarín, con apenas 31 años, fue 
el elegido para cubrir la vacante episcopal, frente al doctor Palacios que había egresado del Pío. 

En cierta medida, el objetivo de contrarrestar las ideas del viejo clero se cumplió y los la-
zaristas habían concretado su primera misión. Sin embargo, reducir sólo a esto el proceso de 
romanización suena a poco. 

La Congregación de la Misión, que tenía sus propios problemas en París, no tenía capacidad, 
o no estaba dispuesta, para fortalecer un mandato recibido desde la misma autoridad vaticana. 
Las quejas dolorosas de Montagne lo dejan de manifiesto. Habrá que esperar hasta 1929 para 
que se constituya una arquidiócesis en Asunción y se creen dos diócesis nuevas, y aún más para 
tener un nuncio residente.

Cuando Roma creyó necesario actuar, lo hizo enviando a un delegado apostólico quien logró 
que el gobierno abriese el seminario y se lo confiriese a una orden religiosa extranjera, la Con-
gregación de la Misión. El rol de los lazaristas será clave en la formación del clero paraguayo, 
permanecieron al frente del seminario hasta 1956. Incluso Montagne colaborará con el nuevo 
obispo Bogarín en la redacción de sus cartas pastorales (Annales, 1928, p. 436, Bogarín, 1969), al 
igual que Hermenegildo Roa, el otro sacerdote enviado al Pío Latinoamericano y que se convirtió 
en la mano derecha de Bogarín.

Hasta acá Roma. El resto quedó en manos de la Iglesia local y el nuevo obispo comprendió 
implícitamente el mensaje y apenas se consagró convocó al clero a un retiro espiritual y al mes 
siguiente inició las visitas pastorales a la diócesis (Bogarín, 1986).
 

toral en tres tomos del dominico Juan Planás (Barcelona, 1876), la otra es el Compendio de historia eclesiástica 
general en dos tomos de Francisco de Asís Aguilar (Madrid, 1877).

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


18Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

REFERÊNCIAS

Fuentes

AAA (Archivo de la Arquidiócesis de Asunción).

AAEESS (Affari Ecclesiastici Straordinari).

AGCM (Archivo General de la Congregación de la Misi-
ón), Provincia: Argentina, Casa: Asunción. 

ANA (Archivo Nacional de Asunción) SH (Sección His-
toria).

ANNALES de la congrégation de la mission. Tome XXXII. 
Paris : Adrien le Clere, 1867. http://via.library.de-
paul.edu/annales/32.

ANNALES de la congrégation de la mission. Tome 
XXXIV. Paris : Adrien le Clere, 1869. http://via.
library.depaul.edu/annales/37.

ANNALES de la congrégation de la mission. Tome XXXV. 
Paris : Adrien le Clere, 1870. http://via.library.
depaul.edu/annales/36.

ANNALES de la congrégation de la mission. Tome 
XXXIX. Paris : Libraire Firmin Didot Frères et Fils, 
1874. http://via.library.depaul.edu/annales/39.

ANNALES de la congrégation de la mission. Tome XL. 
Paris : Libraire Firmin Didot Frères et Fils, 1875. 
https://via.library.depaul.edu/annales/71.

ANNALES de la congrégation de la mission. Tome XLVII. 
Paris : Pillet et Dumoulin, 1882. https://via.library.
depaul.edu/annales/47.

ANNALES de la congrégation de la mission. Tome 93, 1. 
Paris : Rue de Sevres, 95, 1928. https://via.library.
depaul.edu/annales/94.

ANNALES de la congrégation de la mission. Tome 114-
115. Paris : Rue de Sevres, 95, 1949-1950. https://
via.library.depaul.edu/annales/112.

CATALOGUE des maisons et du personnel de la Con-
grégation de la Mission, 1874. https://via.library.
depaul.edu/per_cat/1.

CATALOGUE des maisons et du personnel de la Con-
grégation de la Mission, 1880. https://via.library.
depaul.edu/per_cat/15.

CATALOGUE des maisons et du personnel de la Con-
grégation de la Mission, 1900. https://via.library.
depaul.edu/per_cat/46.

RECUEIL des Principales Circulaires des Supérieurs 
Généraux de la Congrégation de la Mission. Tome 
Troisième. Paris: Typographie Georges Chamerot, 
1880. https://via.library.depaul.edu/cm_clsg/1.

Bibliografía

ANTONELLO, Erminio. The Beginning of the Congrega-
tion of the Mission: Historical Sketch and Attempt 
of Actualization. Studia Vincentiana, Vol 3, 2, 2025, 
pp. 108-131. https://doi.org/10.35312/djf0y110.

ANTUNES, Deoclécio de Paranhos. Um capelão do Exér-
cito na guerra do Paraguai. Revista do Instituto 
Geográfico e História Militar do Brasil, n. 6, 1944, 
pp. 77-83.

ARECES, Nidia. De la Independencia a la Guerra de la 
Triple Alianza (1811-1870). In: TELESCA, Ignacio (co-
ord.), Nueva Historia del Paraguay. Buenos Aires, 
Sudamericana, 2020.

AYROLO, Valentina. El patronato como llave del orden 
político independiente: los casos de Brasil y Ar-
gentina en espejo durante las primeras décadas 
del siglo XIX. Lusitania Sacra, Lisboa, v. 43, pp. 
77-103, 2021. https://doi.org/10.34632/lusitaniasa-
cra.2021.10380.

BLUJAKI, Agustín. Hace cien años: historia del semina-
rio conciliar y metropolitano. Estudios Paraguayos, 
Asunción, Vol VIII, n°2, pp. 271-370, 1980.

BOGARÍN, Juan Sinforiano. Cartas Pastorales, 1895-
1949. Ciudad de México: Centro Intercultural de 
Documentación (CIDOC), 1969.

BOGARÍN, Juan Sinforiano. Mis Apuntes. Memorias 
de Monseñor Juan Sinforiano Bogarín. Asunción: 
Editorial Histórica, 1986.

BREZZO, Liliana. Reconstrucción, poder político y revo-
luciones (1870-1920). In: TELESCA, Ignacio (coord.). 
Nueva Historia del Paraguay. Buenos Aires: Suda-
mericana, 2020, pp. 221-250.

BREZZO, Liliana y SALINAS, María Laura. La escritura 
de la historia de la Iglesia en Paraguay: algunos 
progresos recientes. Anuario de Historia de la 
Iglesia, Navarra, Vol. 24, 2015, pp. 97-115. https://
doi.org/10.15581/007.24.97-115.

CABALLERO CAMPOS, Herib. Libre y absuelta de toda 
obediencia: la Iglesia Católica en el Paraguay 
(1813-1842). Historia Constitucional, 25, 2024, pp. 
803-825.

CÁRDENAS AYALA, Elisa. Roma: el descubrimiento de 
América. Méxio: El Colegio de México, 2018.

CHARTRAIN, François. La iglesia y los partidos en la 
vida política del Paraguay desde la independen-
cia. Asunción: CEADUC, 2013.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index
http://via.library.depaul.edu/annales/32
http://via.library.depaul.edu/annales/32
http://via.library.depaul.edu/annales/37
http://via.library.depaul.edu/annales/37
http://via.library.depaul.edu/annales/36
http://via.library.depaul.edu/annales/36
http://via.library.depaul.edu/annales/39
https://via.library.depaul.edu/annales/71
https://via.library.depaul.edu/annales/47
https://via.library.depaul.edu/annales/47
https://via.library.depaul.edu/annales/94
https://via.library.depaul.edu/annales/94
https://via.library.depaul.edu/annales/112
https://via.library.depaul.edu/annales/112
https://via.library.depaul.edu/per_cat/1
https://via.library.depaul.edu/per_cat/1
https://via.library.depaul.edu/per_cat/46
https://via.library.depaul.edu/per_cat/46
https://via.library.depaul.edu/cm_clsg/1
https://doi.org/10.35312/djf0y110


19Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

COONEY, Jerry. The Destruction of the Religious Orders 
in Paraguay, 1810-1824. The Americas, 36, 2, 1979, 
pp. 177-98. https://doi.org/10.2307/980746

DALLA-CORTE CABALLERO, Gabriela. Nación, estado 
y dispositivos del control social: la construcción 
religiosa entre Paraguay y Argentina, siglos XIX-XX. 
In: DALLA-CORTE CABALLERO, Gabriela (coord.). 
Historias, indígenas, nación y estado en el bicen-
tenario de la independencia de la República del 
Paraguay (1811-2011). Barcelona: Universitat de 
Barcelona, 2011, pp. 17-43.

DE ROUX, Rodolfo. La romanización de la Iglesia cató-
lica en América Latina: una estrategia de larga du-
ración. Pro-Posiçoes. Vol. 25, 1, 2014, pp. 31-54. ht-
tps://doi.org/10.1590/S0103-73072014000100003

DI STEFANO, Roberto. Ovejas negras: historia de los 
anticlericales argentinos. Buenos Aires: Sudameri-
cana, 2010.

DURÁN ESTRAGÓ, Margarita, HEYN SCHUPP, Carlos A. 
y TELESCA, Ignacio. Historia de la Iglesia en el 
Paraguay. Asunción: Arzobispado de la Santísima 
Asunción y Editorial Tiempo de Historia, 2014.

HEYN SCHUPP, Carlos. Iglesia y estado en el Paraguay 
durante el gobierno de Carlos Antonio López, 
1841-1862. Estudio jurídico-canónico. Asunción: 
Biblioteca de Estudios Paraguayos, 1987.

HEYN SCHUPP, Carlos. Iglesia y Estado en el proceso 
de emancipación política del Paraguay (1811-
1853). Asunción: Editorial Don Bosco, 1991.

HUNER, Michael Kenneth. Sacred Cause, Divine Repu-
blic: A History of Nationhood, Religion, and War in 
Nineteenth-century Paraguay, 1850-1870. Chapel 
Hill, 2011. Tesis (Doctorado en Historia) University 
of North Carolina at Chapel Hill.

LÓPEZ, Magdalena. Estado y constituciones en Para-
guay: un análisis de las cartas magnas de 1844, 
1870 y 1940. Res Gesta, 57, 2021, pp. 207-232. 
https://doi.org/10.46553/RGES.57.2021.p.207-232 

MARTÍNEZ, Ignacio. Una nación para la iglesia ar-
gentina. Construcción del estado y jurisdicciones 
eclesiásticas en el siglo XIX. Buenos Aires: Acade-
mia Nacional de la Historia, 2013.

MARTÍNEZ, Ignacio. El patronato como problema, 
herramienta y excusa durante la formación de 
la Iglesia argentina moderna (1852-1884). Lusi-
tania Sacra, 43, 2021, pp. 105-128. https://doi.
org/10.34632/lusitaniasacra.2021.10382

MELIÀ, Bartomeu. El fusilamiento del obispo Palacios. 
Estudios Paraguayos, 11.1, pp. 25-50.

REYBOLT, John E. The Vincentians: A General History of 
the Congregation of the Mission. Volume 5. An Era 
of Expansion: 1878-1919. New York: New City Press, 
2014.

RICHEMONT, Marie Charlotte. Histoire de Mademoi-
selle Le Gras (Louise de Marillac): fondatrice des 
Filles de la Charité. Paris : Poussielgue frères, 1883.

SANTIROCCHI, Ítalo Domingos. “Uma questão de revi-
são de conceitos: Romanização – Ultramontanismo 
– Reforma”. Temporalidades. Belo Horizonte, v.2, 
pp. 24-33, 2010.

SANTIROCCHI, Ítalo Domingos. O ultramontanismo no 
Brasil imperial e a reforma clerical (1840-1889). In: 
AYROLO, Valentina; OLIVEIRA, Anderson Machado 
de. Historia de clérigos y religiosas en las Améri-
cas. Buenos Aires: Teseo, 2016, pp. 393-436.

SANTIROCCHI, Ítalo Domingos. ‘Olhar para o futuro com 
os pés na tradição’. O padroado no Brasil Imperial. 
In: DI STEFANO, Roberto y CLOCLET DA SILVA, 
Ana Rosa (comps.). Catolicismos en perspectiva 
histórica: Argentina y Brasil en diálogo. Santa Rosa: 
IEHSOLP Ediciones, 2020, pp. 55-81.

SANTIROCCHI, Ítalo Domingos e SANTIROCCHI, Prys-
cylla Cordeiro Rodrigues. Os desafios da universali-
zação da Congregação da Missão no Superiorato do 
Padre Jean-Baptiste Etienne (1843-1874). Alma-
nack, n.26, p. 1-52, 2020. https://doi.org/10.1590/
2236-463326ed00519

SERRANO, Sol. ¿Qué hacer con Dios en la República? 
Política y secularización en Chile (1845-1885). San-
tiago de Chile: Fondo de Cultura Económica, 2009.

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; DI STEFANO, Roberto. 
Catolicismos en perspectiva histórica: Argentina y 
Brasil en diálogo. Buenos Aires: Teseo, 2020.

SOLANS, Francisco Javier Ramón. La creación de 
una Iglesia latinoamericana en el siglo XIX. ¿Una 
reacción ultramontana? In: FORCADELL, Carlos y 
FRÍAS, Carmen (eds.). Veinte años de congresos de 
Historia Contemporánea (1997-2016). Zaragoza: 
Institución Fernando el Católico, 2017, pp. 191-200.

SOLANS, Francisco Javier Ramón. Más allá de los 
Andes: los orígenes ultramontanos de una iglesia 
latinoamericana (1851-1910). Bilbao: Universidad 
del País Vasco, 2020.

TELESCA, Ignacio y DELGADO, Emilia Sol. Del recono-
cimiento de la independencia al reconocimiento 
del Chaco: un siglo en las relaciones Paraguay-Va-
ticano (1841-1931). Revista Historia Autónoma, 
25, pp. 174-195, 2024. https://doi.org/10.15366/
rha2024.25.005 

TELESCA, Ignacio. Pueblos, curas y Vaticano. La reor-
ganización de la Iglesia paraguaya después de la 
guerra contra la Triple Alianza. Asunción: FONDEC, 
2007.

TELESCA, Ignacio. El clero. Asunción: El Lector, 2013.

TELESCA, Ignacio. ‘Mis Apuntes’ de Monseñor Bogarín. 
Una mirada apesadumbrada a la vida política del 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index
https://doi.org/10.2307/980746
https://doi.org/10.1590/S0103-73072014000100003
https://doi.org/10.1590/S0103-73072014000100003
https://doi.org/10.46553/RGES.57.2021.p.207-232
https://doi.org/10.34632/lusitaniasacra.2021.10382
https://doi.org/10.34632/lusitaniasacra.2021.10382
https://doi.org/10.1590/2236-463326ed00519
https://doi.org/10.1590/2236-463326ed00519
https://doi.org/10.15366/rha2024.25.005
https://doi.org/10.15366/rha2024.25.005


20Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-20, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Paraguay de mediados del siglo XX. Historia Regio-
nal. Sección Historia, v 46, 2022, pp. 1-15.

WILLIAMS, John Hoyt. Dictatorship and the Church: 
Doctor Francia in Paraguay. Journal of Church and 

State, Vol. 15, 3, 1973, pp. 419-436. https://doi.
org/10.1093/jcs/15.3.419

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index
https://doi.org/10.1093/jcs/15.3.419
https://doi.org/10.1093/jcs/15.3.419

