Revista

Brasileira de -
Historia das  "*>*°
Religides

SAO LUIS-MA | VOLUME 18 | NUMERO 54 | SETEMBRO-DEZEMBRO 2025

CHAMADA TEMATICA - As experiéncias do catolicismo no continente americano no longo século XIX
e a modernidade na lgreja Catolica

@ https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27744

Disputas em torno da liberdade religiosa no
Brasil oitocentista: usos ultramontanos do
conceito

Gustavo Angelelli
Professor da Universidade Presbiteriana Mackenzie
e da Fundacao Getulio Vargas, Sao Paulo-SP, Brasil.
Doutor em Direito pela Universidade de Sao Paulo.

9 http://lattes.cnpq.br/5943781494917418
@ https://orcid.org/0000-0002-0386-116X

® gustavoangelelli@gmail.com

RECEBIDO | 6 out. 2025 - APROVADO | 5 dez. 2025

(iciiaims  sesenee  ANPUREN G-J' capes  FAPEMA

Religiosidades. R S S


https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27744
http://lattes.cnpq.br/5943781494917418
https://orcid.org/0000-0002-0386-116X

Resumo: Este trabalho analisa usos do conceito tipicamente liberal de liberdade religiosa por agentes histéricos li-
gados ao ultramontanismo, com destaque para Candido Mendes de Almeida. O objetivo é identificar de que maneira
conceitos sao apropriados e alterados por estilos de pensamento rivais e, neste caso, de que modo o ultramontanis-
mo elaborou sua prépria nog¢ao de liberdade religiosa, a qual passaria a significar liberdades da Igreja catoélica. Apés
refletir acerca das aproximacdes e distanciamentos entre o liberalismo e a nocdo de liberdade religiosa, aborda-se
a atuacdo dos ultramontanos em seu combate ao Estado liberal, para entdo analisar a apropriacdo e os usos dados
por esse setor do catolicismo ao conceito de liberdade religiosa. Dentre as fontes histéricas mobilizadas, destacam-
-se os textos de autores ultramontanos, como livros e discursos parlamentares, além de periédicos. Conclui-se que,
para além da regular refutacdo da nocao liberal de liberdade religiosa pelos ultramontanos, eles também se valeram
desse conceito, embora alterando-o, para sustentar o seu préprio projeto de modernidade catélica.
Palavras-chave: liberdade religiosa; ultramontanismo; conceitos; liberalismo; Igreja catélica.

Disputes over religious freedom in nineteenth-century Brazil:
notes on ultramontane uses of the concept

Abstract: This paper analyzes the uses of the typically liberal concept of religious freedom by historical actors as-
sociated with ultramontanism, with particular emphasis on Candido Mendes de Almeida. The objective is to identify
how concepts are appropriated and transformed by rival styles of thought and, in this case, how ultramontanism
developed its own notion of religious freedom, which came to mean the freedoms of the Catholic Church. After
reflecting on the points of convergence and divergence between liberalism and the notion of religious freedom,
the paper examines the actions of the ultramontanes in their struggle against the liberal state and then analyzes
how this sector of Catholicism appropriated and employed the concept of religious freedom. Among the historical
sources mobilized are texts by ultramontane authors, such as books and parliamentary speeches, as well as periodi-
cals. The conclusion is that, beyond their regular refutation of the liberal notion of religious freedom, the ultramon-
tanes also made use of this concept, albeit in a modified form, to support their own project of catholic modernity.
Keywords: religious freedom; ultramontanism; concepts; liberalism; Catholic Church.

Disputas sobre la libertad religiosa en el Brasil del siglo XIX:
notas sobre usos ultramontanos del concepto

Resumen: Este trabajo analiza los usos del concepto tipicamente liberal de libertad religiosa por parte de agentes
histdricos vinculados al ultramontanismo, con especial destaque para Candido Mendes de Almeida. El objetivo es
identificar de qué manera los conceptos son apropiados y transformados por estilos de pensamiento rivales y, en
este caso, cdmo el ultramontanismo elaboré su propia nocion de libertad religiosa, que pasaria a significar las liber-
tades de la Iglesia catolica. Tras reflexionar sobre las aproximaciones y los distanciamientos entre el liberalismo y
la nocion de libertad religiosa, se aborda la actuacién de los ultramontanos en su combate contra el Estado liberal,
para luego analizar la apropiacién y los usos que este sector del catolicismo dio al concepto de libertad religiosa.
Entre las fuentes historicas movilizadas se destacan los textos de autores ultramontanos, como libros y discursos
parlamentarios, ademas de periddicos. Se concluye que, mas alla de la habitual refutacion de la nocidn liberal de
libertad religiosa por parte de los ultramontanos, estos también se valieron de dicho concepto, aunque modifican-
dolo, para sostener su propio proyecto de modernidad catdlica.

Palabras clave: libertad religiosa; ultramontanismo; conceptos; liberalismo; Iglesia catélica.

Introducao

Caracterizados pela defesa rigorosa do catolicismo romano, nao estranha que o combate
perpetrado pelos ultramontanos contra as praticas e os discursos liberais se desse principalmen-
te no campo religioso, ou da configuragao politico-juridica da religido. Nesse sentido, poucas
nogoes seriam tao rejeitadas e confrontadas como a de “liberdade religiosa”.

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Diante disso, salta aos olhos a leitura dos textos e discursos de um ultramontano como Can-
dido Mendes de Almeida, ao perceber que esse agente histérico do século XIX nao faz apenas
o uso tradicional (negativo, para um ultramontano) do conceito de “liberdade religiosa”. Pelo
contrario, é possivel identificar, tanto em seus escritos quanto em suas falas no parlamento,
usos heterodoxos da ideia de “liberdade religiosa”, estranhos ao quadro tedrico-conceitual do
liberalismo ao qual esse conceito costuma ser associado. E & analise desse uso alternativo do
termo “liberdade religiosa” que esse artigo se dedica.

Para além dos temas especificos da liberdade religiosa e do ultramontanismo, no entanto,
essa pesquisa visa contribuir para a superagao de certo exclusivismo que acompanha algumas
nogdes de movimento progressivo que ainda predominam nos discursos sobre o século XIX,
seja em termos de liberalismo, seja por meio da ideia de secularizacao. Nao se rejeita que
haja tais movimentos. O liberalismo é, de fato, uma inovacao radical do século XIX e pode-se
interpretar outras forcas como reacgoes a ele, ou como seus desdobramentos. Também a se-
cularizagcao é uma nocao fundamental para entender o mundo moderno, em especial 0 assim
chamado ocidente.

O que precisa ser esclarecido constantemente é que ha outras forgas sociais, mais ou me-
nos relevantes, que tiveram maior ou menor repercussao em seu tempo e eventualmente nao
sobreviveram na memdria coletiva explicita, embora ainda possam estar na raiz de estruturas
institucionais e discursivas atuais.

Além disso, o que se contesta é que as reacgoes ao liberalismo sejam sempre “reacionarias”
no sentido de sobrevivéncias anacronicas, fadadas ao ocaso. Pelo contrario, embora possam se
inspirar em formas sociais pretéritas, as forcas conservadoras e reacionarias apenas podem ter
repercussao politica e disputar espagos (sociais, politicos, semanticos) se tiverem alguma ade-
quagao em seu préprio tempo. Dito de outra forma, praticas e discursos antimodernos sao por
definicao modernos. Nao se pode confundir o contetdo dos discursos com a forma de sua cons-
trucao e enunciacao. Deve-se observar a realidade histérica em sua complexidade e encarar o
paradoxo da modernidade dos antimodernos de forma criativa, sem obscurecé-lo, sob pena de
perder sua complexidade e tratar como passadas formas radicalmente presentes de expressao
e atuacao politica.

Da mesma maneira, deve-se evitar uma nogao de secularizagao que signifique simples-
mente o progressivo afastamento entre religido e politica, com a prevaléncia desta, ainda que
por meio da absorcdo de caracteristicas da primeira (algo que se poderia tratar como a ima-
nentizacdo do sacro).' Embora convincente e parcialmente correta, essa ideia traz implicita a
problematica nocao de subjugacao do religioso, que se prova na atualidade um equivoco con-
ceitual, além de erigir processos historicos particulares a contestavel posicao de paradigma.
Essa pesquisa, voltada particularmente a nocao de liberdade religiosa, pretende contribuir
com a percepcao de que o campo religioso reage as ideias liberais, ora rejeitando-as (ataques
a liberdade religiosa), ora assimilando-as para a sua prépria légica (utilizacdo alternativa da
nocao liberdade religiosa), ora cedendo a elas para ressituar-se no jogo de poder (defesa da
garantia da liberdade religiosa da Igreja catdlica sob a prépria légica liberal). Essas distingdes
permitem perceber que a secularizacao nao deve ser reduzida a ideia de imanentizagao do
sacro, acompanhada da perda de espago de poder pelo campo religioso, o que apenas tem

' Um panorama sobre as criticas as teorias da secularizacdo é feito por Elisa Cardenas Ayala e Francisco A. Ortega
(2023).

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

validade (parcial, vale dizer) quando nos limitamos a observar as formas institucionalizadas
do poder e do direito. Com efeito, essa é apenas uma dimensao da realidade social, paralela a
atuacao direta da Igreja catdlica, em busca de uma legitimacao e fortalecimento de sua posi-
¢ao social para além da oficialidade das formas legais.

Este estudo dialoga com o programa de pesquisa anunciado por Ana Rosa Cloclet da Silva
(2017), ligado a investigacao das experiéncias da modernidade e da secularizagao no discurso
ultramontano, com apoio na histdria conceitual. Em seu texto, Silva concentra a atencao preci-
samente nos conceitos de liberdade religiosa e liberdade da Igreja. Nas reflexdes que seguem,
buscamos ressaltar a particularidade dos usos ultramontanos do conceito de liberdade religiosa
que, aparentemente de maneira indevida, assumem a liberdade religiosa como uma nogao po-
sitiva, o que se explica por certa sobreposicao com a ideia de liberdade da Igreja. Por outro lado,
também encontramos usos ultramontanos da noc¢ao de liberdade religiosa para reivindica-la a
Igreja em moldes semelhantes ao liberal. O intuito desse artigo é precisamente apontar para a
auséncia de limites rigidos entre os léxicos de estilos distintos de pensamento (liberal e conser-
vador, por exemplo), de modo que a atencgao aos conceitos pode, de fato, esclarecer as relagdes
historicas nao mediante segmentacdes estanques, mas ao revelar a complexidade impressa na
polissemia dos conceitos que dao sentido a realidade social.

Inicialmente, este texto apresenta reflexdes sobre algumas aproximacdes e afastamentos
entre o liberalismo e a nocao de liberdade religiosa, a fim de ressaltar o carater contingente
da relacao entre esses conceitos. O topico seguinte é dedicado a uma breve apresentacao da
maneira pela qual os ultramontanos defendiam a Igreja catélica contra o que consideravam os
abusos e usurpagoes perpetrados pelo Estado liberal e contra a nocao de liberdade religiosa. Por
fim, mostraremos de que maneira o termo “liberdade religiosa” aparece nos escritos de Candido
Mendes, articulando-o com outros usos, a fim de lancar luz sobre a polissemia e mobilidade dos
conceitos entre os distintos estilos de pensamento em um mesmo contexto linguistico.

Liberalismo e liberdade religiosa: aproximacdes e afastamentos

E dificil definir o liberalismo. Essa dificuldade nio é um defeito, mas intrinseca ao conceito,?
que de fato engloba multiplas significacdes, algumas das quais sao, por vezes, dificeis de conci-
liar (como se nota quando defensores da “liberdade” atacam formas de vida diferentes das suas
proprias).?

Para uma abordagem analitica do tema, com apoio em Karl Mannheim (1999), podemos vis-
lumbrar na passagem para o século XIX a formagao de trés estilos de pensamento concorrentes,
que se negarao e influenciardao mutuamente: o liberalismo, o conservadorismo e o socialismo
proletario. Essa esquematizacao, certamente, simplifica excessivamente a realidade, o que é
efeito de toda classificacdo. Ao mesmo tempo, no entanto, os males da simplificacdo sdo ma-
tizados, quando utilizamos as categorias ndao como gavetas isoladas nas quais os fendmenos
historico-sociais devem ser inseridos de maneira excludente, mas sim como tendéncias que se

2 Como nota Oscar Javier Linares Londofio (2024), é préprio dos conceitos, considerados em sua historicidade
inerente, ndo serem passiveis de definicdo.

3 Acerca da historia do conceito de liberalismo no Atlantico iberoamericano, ver Javier Fernandez Sebastian
(2009).

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

constituem umas em face das outras, por meio da contraposicao ou mesmo da apropriacao de
aspectos do discurso dos estilos de pensamento concorrentes.

A utilizacdo do conceito de liberalismo nessa chave tedrica, se ndao permite por si sé ver a
complexidade das multiplas formas de incidéncia do liberalismo nos discursos, nas praticas e nas
instituicoes, possibilita justamente uma visao de todo, capaz de abranger em uma Unica mirada
formas de pensamento que de outro modo aparecem como incompativeis ou rivais.

De maneira complementar, podemos afirmar, com Roberto Di Stefano (2012), que uma con-
cepc¢ao mais abrangente do conceito de liberalismo vai além de um conjunto de ideias politicas
e principios econémicos, configurando-se como “uma cultura, uma cosmovisao, uma maneira
de pensar o lugar do homem na histéria”. Para ele, o liberalismo deve ser visto como uma “cul-
tura de liberdade que colocou no centro de suas preocupacdes a emancipa¢ao do homem das
cadeias do despotismo e suas possibilidades de progresso moral e material a partir, justamente,
dessa luta emancipadora”. Vale ressaltar, porém, que esse “despotismo” poderia ser atribuido a
diferentes instituicdes ou entidades, conforme os grupos sociais em luta, podendo referir-se ao
monarca, a tradicao, a Igreja e ao Papa, mas também ao préprio Estado, como aparecia aos de-
fensores dos “direitos da Igreja”. Nesse sentido, o que diferencia o liberalismo é a centralidade
dada a “emancipagao do homem”, que confere prevaléncia ao individuo frente as instituicoes.

Com base nisso, pode-se encarar um conceito como o de liberdade religiosa a partir do con-
junto de ideias desenvolvido em torno do campo semantico préprio ao que podemos chamar
de liberalismo, sem que isso signifique vincula-lo a uma linhagem de pensamento estanque, ou
determinada por algum aspecto especifico, como o econémico. A nogao de liberalismo aponta
para uma cultura de liberdade voltada a emancipacao do homem, a afirmacao de sua autonomia,
contra as opressoes ou repressoes que seriam causadas por entidades coletivas. Além disso, o
conceito de liberdade religiosa nao deve ser encarado como se permanecesse restrito aos limi-
tes do campo semantico produzido pelo liberalismo, pois, uma vez langado na arena sociopoliti-
ca, é disputado por outras formas de pensamento, sejam elas dissensdes internas ao liberalismo,
sejam formas adversarias. Este estudo volta-se, precisamente, a apropriagao do conceito de
liberdade religiosa pelo pensamento conservador, seja absorvendo-o para sua forma de pensa-
mento, seja reivindicando-o para a protecao da Igreja catélica nos termos da prépria légica libe-
ral. Esse uso ocorre paralelamente a generalizada rejeicao, pura e simples, da liberdade religiosa
tal como propugnada pelos liberais, e nao nos parece que deva ser ignorado. Justamente a sua
singularidade pode langar luz sobre as praticas discursivas em sua complexidade.

Por outro lado, é importante lembrar que ha autores, como Paolo Prodi (2009, p. 109), que
nao veem a ideia moderna de liberdade — ao lado de outras como democracia e direitos huma-
nos — como invencao do Século das Luzes, mas como fruto de um processo muito mais longo
e complexo, em que o cristianismo desempenha um papel relevante, dado o dualismo funda-
mental na histéria ocidental entre o sagrado e a politica, entre a histéria humana e a histdria
da salvacao. Isso torna ainda mais evidente o quanto as nocdes de liberalismo e liberdade tém
uma relacido marcada pela contingéncia histérica, ndo sendo possivel definir uma pela outra. E
claro que as histdrias desses conceitos se entrelagcam, mas também é certo que nao coincidem.
A sobreposicao conceitual gerada pelo discurso liberal tem valor ndo por ser verdadeira ou falsa
em si mesma, e sim, precisamente, porque em determinado periodo histérico ela foi produzida
e em alguma medida se imp0s.

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Dadas essas relagoes complexas, antes de avancar sobre o conceito de liberdade, particu-
larmente liberdade religiosa, vale deter-se sobre o conceito de “liberal”, o qual passa por trans-
formacodes, destacadamente a partir da passagem para o século XIX, com o desenvolvimento de
um novo campo semantico em torno do liberalismo. No Brasil, como argumenta Christian Lynch,
essa inovagao conceitual apenas seria difundida com a vinda da Corte de Braganca para o Rio de
Janeiro em 1808, a qual promoveria medidas significativas, como a introducao de uma até entao
inexistente tipografia na coldnia, e sobretudo a partir de 1821, com o recebimento de noticias da
Revolucao do Porto. Embora tenha havido barreiras para a difusao das ideias, como a censura e
as dificuldades impostas a circulacao de impressos nao oficiais, comeca a ganhar forma e forca a
nocao moderna de liberdade: “ndao mais a liberdade dos antigos, republicana classica ou consti-
tucional antiquaria, ou de liberdade como privilégio, mas de uma liberdade caracterizada pelos
direitos e garantias individuais, baseados em critérios isondmicos” (Lynch, 2014, p. 123).

Esse nucleo significativo da liberdade moderna, promovida pela corrente que se passaria a
chamar de “liberalismo” (para muitos, o paradigma para os demais “-ismos” modernos, seja por
complemento ou por contraposi¢ao), seria a diretriz para as formas, componentes ou aspectos
particulares de manifestacao da liberdade moderna: de expressao, de imprensa, de comércio,
de religiao. Ou seja, cada elemento da vida social passaria a ser valorado politica e juridicamen-
te por sua vinculagao com cada individuo, concebido como sujeito de direitos, uma vinculagao
justificada em abstrato, cuja relevancia estaria no igual reconhecimento para todos, por inter-
médio de um Estado que deveria se abster de impedir o seu exercicio.

Entrado o século XIX, essa nocdo de liberdade torna-se central, o que pode ser verificado
pela leitura das constituicoes do periodo.* No caso da Constituicao brasileira, a proclamacao
dos direitos sob essa ldgica, centrados nos individuos, esta estampada no artigo 179, no titulo
dedicado as garantias dos direitos civis e politicos dos cidadaos brasileiros, que elenca trés pila-
res: ao lado da seguranca individual e da propriedade, em primeiro lugar, aparece justamente a
liberdade.?

A particularizacao da liberdade religiosa esta no paragrafo V do artigo 179, nos seguintes
termos: “ninguém pode ser perseguido por motivo de Religiao, uma vez que respeite a do Esta-
do, e ndo ofenda a Moral Publica”. Como se percebe, ndo é o puro e simples reconhecimento da
liberdade religiosa, em sentido amplo e propriamente liberal, mas o reconhecimento da toleran-
cia aqueles que tivessem outras crencas, desde que respeitada a religido oficial e a moral publi-
ca. A religiao oficial “continuava a ser” a catoélica apostdlica romana, tal como inscrito no artigo
5, em cujo dispositivo havia uma segunda parte: “Todas as outras Religides serao permitidas com
seu culto doméstico, ou particular em casas para isso destinadas, sem forma alguma exterior do
Templo”. Continuava-se, assim, a regulamentac¢ao advinda do Tratado de Amizade, Comércio e
Navegacado entre as monarquias portuguesa e britanica, de 19 de fevereiro de 1810.

Essa foi a opcao consolidada na Constituicao outorgada pelo imperador. Em 1823, no entan-
to, no bojo da Assembleia Constituinte, que seria dissolvida pelo monarca, foi apresentado um

4 Nao por acaso, nota-se que no periodo inicial “liberalismo” e “constitucionalismo” podiam aparecer como sin6-
nimos, como mostra Javier Fernandez Sebastian (2023, p. 173-174). Para o caso brasileiro, v. Lynch (2012).

> “Art.179. Ainviolabilidade dos Direitos Civis, e Politicos dos Cidaddos Brasileiros, que tem por base a liberdade,
a seguranca individual, e a propriedade, é garantida pela Constituicdo do Império, pela maneira seguinte. [...]”
(Collegao..., 1886, p. 32).

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Projeto de Constituicao que trazia a declaracao de direitos individuais ja no artigo 7, cujo para-
grafo Il consignava nominalmente “a liberdade religiosa” (Diario..., 2003, v. 2, p. 689).

Ao discutir esse dispositivo do projeto no ambito da Constituinte, Andrada Machado defi-
ne a liberdade religiosa como “a liberdade de adorar cada um o Ente Supremo pela forma que
melhor Ihe parece. Este direito é tao sagrado, que eu creio que nem deveria entrar no catalogo
dos direitos garantidos porque a relacao da criatura com o criador esta fora do alcance politi-
co”. Porém, continua, o estado a que a sociedade chegou levava a comissao a estabelecer essa
garantia, “para evitar o absurdo de se obrigar o cidadao a praticar o contrario do que lhe dita a
sua consciéncia, em negocio sobre que nao tem poder a sociedade e de que ninguém deve pedir
contas” (Diario..., 2003, v. 3, p. 185).

Apesar da declaracao do direito a liberdade religiosa e de manifestagées como essa, o que o
projeto previa nao era uma no¢ao de liberdade em sentido muito mais ampliado do que aquela
que ficaria firmada na Constituicao. Basta prosseguir a leitura:

Art. 14. A liberdade religiosa no Brasil s6 se estende as Comunhdes Cristas; todos os que
as professarem podem gozar dos Direitos Politicos no Império.

Art. 15. As outras religides, além da Crista, sdo apenas toleradas, e a sua profissao inibe
o0 exercicio dos Direitos Politicos.

Art. 16. A Religiao Catolica Apostdlica Romana é a Religido do Estado por exceléncia, e
Unica mantida por ele (Diarios..., 2003, v. 2, p. 690).

Apesar de diferencas, como a expressa mencao a liberdade de todas as confissdes cristas e a
auséncia de limitacao ao funcionamento dos templos, percebe-se a mesma tonica de reconhe-
cer apenas o cristianismo como matriz religiosa legitima e verdadeira, além de também conferir
algreja catdlica um lugar privilegiado entre as confissdes, como religiao de Estado.

Vale notar que essa linha de pensamento era presente também nos discursos da Constituin-
te, e nao apenas como uma forca subjacente. Maciel da Costa, por exemplo, rejeita o art. 7, lll,
que declarava o direito a liberdade religiosa, com os seguintes argumentos:

Sr. presidente, que possa cada um adorar o Ente Supremo da maneira que a sua razao
Ihe ditar, passe como uma proposicao filoséfica; mas que ela seja arvorada e decretada
um direito civil de Cidadaos Catélicos, e por uma Nacgdo inteira de Catélicos, que tém
a felicidade de nao contar no seio de sua grande familia nem uma s6 Seita das infinitas
que ha de Protestantes, e que por condi¢ao essencial sine qua non do seu pacto social
jura manter a Religido Catélica Apostdlica Romana, isso nao pode ser, seria uma contra-
dicdo notavel (Diario..., 2003, v. 3, p. 185).

Nota-se, portanto, que houve significativa resisténcia a adocao da concepcao liberal de li-
berdade religiosa ja desde a Constituinte. A ideia seria defendida ao longo de todo o século XIX,
assim como contra ela haveria a vigilante oposicao dos catélicos mais ciosos das posicoes da
lgreja.

Ja na segunda metade do século XIX, Anténio Joaquim de Macedo Soares publica um opus-
culo dedicado a defesa da liberdade religiosa. Nele, o autor afirma que essa questdo “esta deci-
dida a favor da democracia”. Ainda assim, deixa claro quem sao seus adversarios, com destaque
para “a propaganda reacionaria do ultramontanismo, sem cessar renascente das préprias cin-
zas” (Soares, 1874, p. 11).

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Do mesmo modo, Joaquim Nabuco (1873, p. 33) defende que “o principio da liberdade reli-
giosa entrou no direito comum do século, entrou na consciéncia da humanidade, é impossivel
arranca-lo dai onde ele esta para sempre consolidado”. E o faz em um discurso significativamen-
te intitulado A invasdo ultramontana, que fora pronunciado no Grande Oriente Unido do Brasil,
0rgao magom.

Assim, apesar da forca das novas ideias liberais, que acompanhavam o curso dos aconteci-
mentos que desaguaram na emancipagao do Brasil sob a forma politica de uma monarquia cons-
titucional, é certo que ideias contrarias nao foram extirpadas da noite para o dia, e outras surgi-
riam como reacao ao liberalismo e as concepcdes de liberdade religiosa que Ihe eram correlatas.

Ultramontanos brasileiros: os defensores da Igreja catdlica contra o Estado moderno e a liber-
dade religiosa

Dentre os catolicos, a corrente mais abertamente refrataria as ideias da modernidade era a
dos ultramontanos.® O ultramontanismo possuia ramificacdes em inimeros paises e localidades,
o que implicava diferencas significativas decorrentes das distintas situacdes sociopoliticas. Em
comum, pode-se identificar justamente a recusa as inovagées da modernidade, e particular-
mente ao ideario liberal, que implicaria, dentre outras ideias, as de liberdade de culto e de cons-
ciéncia, que podem ser reunidas sob o conceito mais amplo de liberdade religiosa. Haja vista o
motivo religioso que os unia, é natural que os ultramontanos brasileiros se manifestassem como
adversarios ferrenhos da liberdade religiosa, que sob a retdrica liberal era entendida a partir da
figura do individuo. Afinal, isso implicaria virtualmente a pluralidade de religides, contraria a
pretensao de monopdlio moral da Igreja nos paises que ainda conservavam o catolicismo como
religiao oficial, caso do Brasil. Por isso, em geral, o que se nota é que os ultramontanos usam o
termo “liberdade religiosa” em conformidade com as premissas liberais, mas considerando-o um
conceito negativo, a ser rejeitado e combatido.

Além das concepgoes religiosas rivais, o principal alvo dos ataques desferidos pelos ultra-
montanos eram as praticas estatais consideradas invasdes do poder civil sobre a jurisdicao que
por direito pertenceria ao poder eclesiastico. A pratica de utilizagao das funcdes e dos funciona-
rios eclesiasticos por parte do governo, que de fato havia, era um dos aspectos do “regalismo”.
Em resumo, pode-se dizer que ha uma longa histéria de vinculos entre a Igreja catélica e o poder
civil na peninsula ibérica, sobretudo como reacao a ascensao das confissoes cristas reformadas.
Os monarcas portugueses recebiam poderes e direitos para manter e conduzir as atividades
eclesiasticas, inclusive com a nomeacao dos bispos. Isso fez com que as atividades e autoridades
civis e as eclesiasticas muitas vezes se confundissem, tornando funcionarios eclesiasticos, na
pratica, funcionarios publicos. O Estado-nacao brasileiro que se forma no inicio do século XIX
herda essas praticas (Obeid, 2023).

A década de 1870 é especialmente significativa na histdria da Igreja catélica. Declarando-se
prisioneiro quando da anexacao de Roma, no ambito do processo de unificacao italiana e do fim
dos Estados papais, Pio IX conduz os trabalhos no Concilio do Vaticano e, na esteira de autoa-
firmacao do poder ja evidenciada na enciclica Quanta Cura e no Syllabus Errorum, emite-se ofi-

& Como argumentaremos, todavia, a rejeicao explicita a modernidade nao significava que fossem efetivamente
antimodernos. Nas palavras de Santirocchi (2024, p. 85), referindo-se aos bispos, eles “tinham uma proposta de
modernidade concorrente, uma modernidade catdlica”.

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

cialmente o dogma da infalibilidade papal. Diante das condi¢des entdo postas, a Santa Sé passa
atracar e empregar estratégias para voltar a se expandir e retomar a sua importancia no mundo.

Nao por acaso, no Brasil, enquanto o governo imperial sofre perdas de apoio politico comre-
lacao a outros estratos sociais, como os militares em razao da Guerra do Paraguai, bispos e leigos
catdlicos assumem a posicao radical emanada de Roma e, ao sustenta-la, enfrentam o governo
civil. O resultado seria a explosao da Questao Religiosa, consistente no processo movido contra
os bispos de Olinda e do Para, que culminaria em sua prisdao. Também no Brasil, portanto, altas
dignidades da Igreja catdlica seriam presas, reforcando a retdrica de perseguicao pelas institui-
¢oes e associacoes da modernidade contra areligido (e, portanto, contra a moral e contra Deus).

Nesse cenario, o ultramontanismo brasileiro atua intensamente, reivindicando maior in-
dependéncia de atuagao e prevaléncia doutrinaria do catolicismo, o qual fora confirmado na
Constituicao de 1824 como religiao de Estado. Em defesa de suas posicdes, os ultramontanos
rejeitavam a nogao de “liberdade religiosa”, tal como concebida na linhagem liberal que passaria
a dominar o ideario cultural e politico, ainda que de formas muitas vezes contraditdrias e quica
incompletas. Efetivamente, 1é-se com maior frequéncia ataques de ultramontanos contra essa
ideia. Pode-se tomar como exemplo, entre tantos, um texto publicado no periddico catélico O
Apdstolo (n. 9, p. 66), em 28 de fevereiro de 1869:"

Nos tempos que correm, se ndo fosse o cuidado e a vigilancia da Igreja, os principios de
uma falsa politica humana, as teorias da liberdade religiosa com as suas consequentes
de consciéncia e de culto, teriam ja acabado de destruir esse resto de boa sociedade,
que felizmente ainda existe.

Ao analisar as paginas do Apdstolo, Silva (2017, p. 105) ressalta que os autores do jornal rei-
teradamente apontavam a contradicao entre a defesa da liberdade religiosa e a Constituicao
do Império. Além disso, destaca o combate a tendéncia de alargamento dos limites da liberdade
religiosa:

E justamente contra essa tendéncia que os editores do Apéstolo mobilizavam-se, de-
nunciando os supostos propdsitos daqueles “reformadores protestantes” membros do
Parlamento, argumentando ndo ser “o amor da patria que inspira nos representantes
do futuro do Brasil a liberdade religiosa”.

Nesse mesmo sentido, Gilson Ciarallo (2011, p. 93) afirma que, para o tradicionalismo caté-
lico, a liberdade religiosa “sé se encaixava como expediente para um mal”, isto é, a diversidade
de religides.

Entretanto, tratar a postura ultramontana como mera rejeicdo a modernidade (como
muitas vezes seus proprios participantes faziam) ndo condiz com a complexidade dos fatos.
Mesmo na Europa, ja avancado o século XIX, o discurso conservador vai além do tom mais
tradicionalista que revelava suas ligagdes com o Antigo Regime, e adapta-se as discussoes da
modernidade, ainda que se deva reconhecer a dificuldade inicial de lidar com o deslocamento
da soberania, que passara do monarca absoluto a nacdo. Como dizem Francisco Colom e Angel
Rivero (2006, p. 10), apesar dos ataques ao Estado liberal por pensadores de Maistre e Bonald,

" Para uma investigacdo detida acerca desse periddico, ver os estudos de Ana Rosa Cloclet da Silva (2017) e Ana
Rosa Cloclet da Silva e Thais da Rocha Carvalho (2019).

& Asaspas referem-se a transcricdes de O Apéstolo, n. 14, 1866, p. 2.

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

“o reldgio da histdria, sem embargo, era irreversivel e a restauragao de uma monarquia abso-
luta que religasse as legitimidades do trono e do altar se mostrou finalmente como uma tarefa
impossivel”. E significativa, nesse contexto, a posi¢cao de Donoso Cortés, que vé no Estado um
aliado politico da moralidade catdlica na preocupacao pela salvagao da sociedade moderna,
apontando para a solucao autoritaria e nacional que ganharia corpo sobretudo no século XX
(Colom; Rivero, 2006, p. 10-11).

No Brasil, ultramontanos como Candido Mendes de Almeida nao cessarao de atacar o Estado
e 0 governo como responsaveis pela perda de poderes pela Igreja e, consequentemente, pelo
definhamento moral da sociedade. Ainda assim, também nesse momento avancado do século
XIX, ndo pleiteiam a pura e simples volta da monarquia absoluta do Antigo Regime, até porque
no caso brasileiro esse periodo remete primordialmente ao rei D. José | e seu ministro plenipo-
tenciario, Marqués de Pombal, vistos como os grandes inimigos da Igreja devido a suas reformas
e politicas centralizadoras, a partir da segunda metade do século XVIII. Basta lembrar que foi
nesse periodo que os jesuitas, até entao uma das principais forcas sociais e politicas do mundo
colonial, foram expulsos. Para Candido Mendes, contudo, a histéria de ataques da monarquia ou
do Estado contra a Igreja no mundo portugués, e portanto brasileiro, nao comeca com Pombal.
De fato, o que se |& em sua histéria das relagdes entre Igreja e Estado é uma continua luta por
sobrevivéncia daquela, frente as violéncias praticadas pelo Estado.

Assim, se buscar no Estado um aliado é algo dificil de conceber para um agente histdrico
como Candido Mendes, ao menos em primeiro plano,’ uma pura e simples volta ao passado tam-
bém nao satisfaz seus interesses de catélico ultramontano brasileiro. O jurista participa, portan-
to, de uma luta pelos direitos e prerrogativas da Igreja em seu proprio tempo, o qual é concebido
como fruto de uma histéria de opressaes.

Diante disso, as armas de combate as quais recorre nao sao as do passado, mas do presente.
Uma delas é a historiografia, que se refere, por certo, ao passado, mas é enquanto narrativa ou
relato presente que cumpre a tarefa que Ihe é destinada, de moldar os discursos e influenciar a
visao de mundo dos contemporaneos.

Outro recurso é a participacao nos debates politicos atuais, feitos sob o molde liberal, mes-
mo que a finalidade muitas vezes pareca ser a de tentar subverté-lo por dentro e redireciona-lo.
E nesse ambito que o autor utiliza termos préprios da retérica liberal, como “liberdade reli-
giosa”, mantendo sua valoragao positiva, mas transformando-lhe o conteddo. Essa utilizacao é
sinal de que agentes histéricos como Candido Mendes de Almeida ja nao pleiteiam uma pura e
simples volta ao passado, mas a reorganizacio da sociedade presente em seus novos termos. E o
que se percebe também em outros ambitos como, por exemplo, quando ele rechaca a legitima-
¢ao politica de carater estamental para debaté-la sob fundamentos constitucionalistas, que nao
convém explorar nos limites deste artigo."

Antes de passar a utilizacao positiva do conceito de liberdade religiosa por parte de Can-
dido Mendes, enquanto agente histdrico representativo dos ultramontanos, vale notar que
ele também desfere ataques contra a ideia nao liberal de liberdade, concebida como privilé-
gio, inclusive quando a beneficiaria é a Igreja, ou melhor, quando o sdo as Igrejas nacionais,
sob a protecao dos Estados.

° ftalo Santirocchi (2013) demonstra, no entanto, a complexidade da relacio entre os bispos ultramontanos e o
poder civil, que foram a um sé tempo adversarios e aliados (em sua defesa do principio da autoridade).

0 Para uma analise mais detida sobre o pensamento de Candido Mendes, remetemos a Angelelli (2022).

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

10


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Pode-se verificar um emprego da ideia de liberdade como privilégio da Igreja catélica nos
Estatutos da Universidade de Coimbra, Livro I, titulo 1V, capitulo 2:

Dara noticia das dissencdes e discordias que se tem agitado nestes Reinos entre a Curia
Romana, e os Senhores Reis Meus Predecessores; ou seja na qualidade de Supremos
Magistrados Politicos em defesa, em sustentacdo dos Direitos Temporais, e das Regalias
da Coroa; ou seja como Protetores da Igreja Lusitana, para defenderem, e sustentarem
o Poder ordinario dos Bispos; os Direitos dos Metropolitanos, e Cabidos; e outros direi-
tos, prerrogativas e artigos das liberdades da Igreja Portuguesa (apud Almeida, 1866, p.
CXIl-CXIV — destaque do original).

Embora o Estatuto reconheca as “liberdades” (privilégios) da Igreja catdlica, estas sao atri-
buidas particularmente a Igreja portuguesa, no mesmo contexto em que sao registradas as dis-
sencgoes e discordias entre a curia romana e os reis portugueses. Por isso, o reconhecimento de
tais “liberdades” nao sera motivo para elogios aos Estatutos e as demais legislagées pombalinas
por parte dos ultramontanos do século XIX, mas sim para ataques, pois veem nessa normativa a
adesao da coroa portuguesa as praticas do galicanismo.

Essa vinculagao é explicitamente feita por Candido Mendes no contexto em que discute os
Estatutos: “A Franca era a nacao cuja Igreja alegava possuir certas liberdades, que lhe conferiam
privilégios perante a Igreja Universal” (Almeida, 1866, p. CCXI — destaque do original). Nesse
contexto, ja nao se trata de defender os privilégios da Igreja catélica perante os Estados nacio-
nais, mas de rejeitar os privilégios das Igrejas nacionais frente a Igreja universal sediada na Santa
Sé. Por isso, prossegue:

Estas liberdades foram depois amplamente estendidas pelos adversarios da Santa Sé,
Catolicos ostensivos e secretos Hereges, Jansenistas, ou Galicanos; liberdades que os
bons Catdlicos, como Fenelon, denominam servidoes, e a Santa Sé desconhecia, mas
tinham em seu favor o brago do Poder Real (Almeida, 1866, CCXI-CCXII — destaque do
original).

Contra os privilégios das Igrejas nacionais, protegidas e cooptadas pelas monarquias em de-
trimento da Igreja universal, sediada em Roma, Candido Mendes reivindica a liberdade desta.
Para o seu beneficio haviam sido fundados institutos como o padroado, mas estes estariam sen-
do usados pelo poder civil ha séculos para a finalidade oposta, violentando a liberdade da Igreja:

Algreja fundou o Padroado no interesse do seu servico, e sem prejuizo de sua liberdade.
Encheu de privilégios e de gracas aqueles a quem honrava com o titulo de Padroeiros,
ndo julgando que seus advogados e paladinos se quisessem constituir ndo sé seus do-
minadores, como perseguidores, muitas vezes impondo-se tais encargos como regalias
por efeito do proprio arbitrio, sem consultarem a protegida, e a despeito de sua vonta-
de e protestos. Mas o propdsito era, e sempre tem sido, arrancar a Igreja sua liberdade,
para modela-la em instrumento de governo e de dominio, realizando-se assim o grande
pensamento do Cesarismo (Almeida, 1866, p. CCXL).

Percebe-se desse texto que Candido Mendes trabalha com uma ideia de liberdade natu-
ral da Igreja, que Ihe pertence por sua prépria histéria e missao, e nao pelo reconhecimento
de qualquer autoridade politica que fosse. Nesse sentido, vé-se que a liberdade que defende
nao pode ser meramente entendida como privilégio, pois este pode ser interpretado como uma
concessao estatal, o que é frontalmente rechacado por ele. Semelhante ideia seria adequada

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

1


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

aqueles que fragmentam a Igreja em funcao dos territérios dos Estados-nacionais e submetem
o produto dessa divisao ao poder civil. A liberdade, como o ultramontano a entende e defende,
€ um atributo prévio, que antecede os poderes estatais. Nao os antecede, entretanto, no senti-
do dos direitos naturais individuais, porque tem seu fundamento em uma institui¢ao unica, um
corpo coletivo que precede em tempo e importancia a liberdade particular dos individuos, isto
é, a lgreja catdlica encabecada pelo sumo pontifice.

Esse conjunto de ideias esta na base da consideragao da liberdade de cariz liberal como filha
do despotismo dos governantes: “Entre a liberdade e o despotismo as diferencas sao salientes.
Uma é filha Catolicismo, e outra do Racionalismo. Ora o primeiro é o grande decentralizador dos
Impérios, ao inverso do segundo. Suas obras o demonstram” (Almeida, 1866, p. CCLXXXIX). A
fonte da liberdade seria, portanto, o catolicismo, ao passo que o racionalismo moderno, liberal,
que move 0s governos nacionais seria a origem de praticas autoritarias, que ferem aquela liber-
dade. Com esses argumentos, o autor procura assegurar “a preeminéncia do espiritual sobre o
temporal”, que somente é possivel mediante a garantia da liberdade da Igreja (Almeida, 1866, p.
CCLXXXX), que é o seu “mais precioso bem” (Almeida, 1866, p. CCCLI).

Em sua luta contra o racionalismo moderno e a respectiva concepcao de liberdade religio-
sa, entretanto, a defesa dos interesses da Igreja pelos ultramontanos nao passa apenas pela
rejeicao da modernidade, do liberalismo e de toda a colecao de “-ismos” elencada no Syllabus."
Ao longo das décadas, o que houve foi um complexo cenario de disputas, em que os agentes
historicos e as instituicdes se pautaram em estratégias e formas discursivas distintas, por vezes
contraditérias. E nesses termos que deve ser compreendida a relacio dos ultramontanos com a
nocao de “liberdade religiosa”, que em geral Ihes soa inaceitavel, mas da qual também se vale-
rao em seus discursos de maneiras distintas da simples rejeicao.

Ao tratar da complexa luta pela “liberdade dalgreja”, prenhe de tensdes internas e externas
as instituicdes eclesiasticas, Roberto Romano (1979, p. 12) sintetiza da seguinte maneira a posi-
¢ao da Igreja no Brasil:

A lgreja esta bastante consciente de que muito pouco tem a esperar das elites econd-
micas e intelectuais brasileiras. Para continuar existindo, ela foi obrigada a combater a
ideologia liberal, aceitar com extrema reserva a “protecdo” positivista e sempre se pre-
caver contra as praticas socialistas. Mas os catdlicos ndo se limitaram a resistir a cultura
e as instituicdes produzidas por estas elites secularizantes: criaram, além disso, suas
proprias vanguardas intelectuais e forjaram um discurso politico com caracteristicas
proprias, dentro de parametros que sé eles poderiam recolher.

Diante disso, acertadamente, Romano (1979, p. 13) procura ir além das representacdes co-
mumente feitas acerca do catolicismo no mundo moderno, como um movimento reacionario e
antiprogressista, conforme a interpretacio weberiana. E preciso verificar as autorrepresenta-
¢oes e os discursos dos préprios movimentos catélicos, o que se verifica inclusive na incorpo-
racao da terminologia liberal, mas conforme o seu estilo de pensamento. Esse estilo é marcado
pelo que Romano (1979, p. 22-23) caracteriza como “uma atitude soteriolégica fundamental
no interior da Igreja”, isto é, do anseio de salvacao que marca a luta entre a Igreja e os demais
poderes que compdem a ordem social, como o Estado, “cuja tendéncia geral, desde o ultimo

T Arelacdo de termos repudiados no resumo dos “principais erros da nossa época” é longa: panteismo, natura-
lismo, racionalismo, indiferentismo, protestantismo, socialismo, comunismo, liberalismo, dentre outros. Ver o
Syllabus traduzido em Almeida (1873, p. 889-897).

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

12


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

século, foi completar o movimento de negacao de toda transcendéncia e liquidar a religido ca-
tolica como fonte de legitimidade do poder”. Na luta por manter, ou recuperar, o seu posto
enquanto fonte legitimadora do poder, a liberdade da Igreja sera defendida como uma condicao
fundamental para a liberdade dos homens, entendida em funcao da salvacao, que teria na lgreja
a entidade mediadora indispensavel. Somente por intermédio da Igreja, intérprete da palavra
divina, se faria o longo processo de libertagao do homem.

Por isso, para além da caracterizacao facil da Igreja e de seus agentes como antimodernos,
ou permanéncia do passado no presente, é necessario observar de que modo os discursos sao
produzidos no ambito da Igreja, por seus membros e por leigos catélicos, para entender como
“desenvolvem para si os elementos da cultura brasileira e os recriam mediante a consideracgao
teoldgica [...], conditio sine qua non para se abordar de maneira adequada a politica catdlica
contemporanea” (Romano, 1979, p. 23).

Ao realizar-se ja sob o predominio liberal, e como oposicao a ele, a mobilizacao do conceito
de liberdade religiosa com referéncia a uma liberdade concreta, que na pratica implica um pri-
vilégio natural e Unico, ndao deixa de ser moderna a seu modo. Mais do que mera permanéncia
anacronica de um conceito pré-moderno, ao ser utilizada com a intencionalidade de se opor a
concepcao liberal, talvez seja mais adequado falar em uma “outra modernidade”, de certo modo
uma modernidade por negacao, mas ainda assim moderna, porque decorrente de lutas instaura-
das sob o dominio do liberalismo e como oposicao a ele.

Apresentado o panorama de atuagao dos ultramontanos no século XIX, no préximo tdpico
veremos com maior detalhamento o uso especifico do conceito de liberdade religiosa a que te-
mos nos referido, por meio do qual Candido Mendes realiza a defesa da Igreja catélica. Comple-
mentarmente, e por contraposicao, veremos como no inicio do periodo republicano é possivel
identificar a reivindicacao dessa liberdade em termos mais préximos da légica liberal, conquanto
acompanhada da pressuposicao de uma preeminéncia de fato do catolicismo.

Usos ultramontanos do conceito de liberdade religiosa: a defesa das “liberdades” da Igreja
catdlica no Brasil

Conforme vimos, geralmente os defensores da Igreja utilizam o conceito de liberdade reli-
giosa em sentido proprio, liberal, para eles um sentido negativo. Aparece, desta forma, como um
dos conceitos mais expressivos da doutrina adversaria, em momentos de ataque mais frontal.

N3ao obstante, e é aisso que chamamos atencao, encontra-se um uso alternativo do termo.”
Um uso pouquissimo frequente, é verdade, mas significativo para perceber que nao ha frontei-
ras rigidas entre os estilos de pensamento que convivem em um mesmo contexto linguistico.
O que se verifica é que mesmo esse conceito, um dos mais antipaticos a concepcao de mundo
dos defensores da Igreja no Brasil oficialmente catélico do século XIX, chegou a ser utilizado em
uma acepcao positiva por ultramontanos. E para ser uma acepcao positiva, por certo, o conceito
aparece também com o significado bastante alterado.

A ocorréncia dessa acepcao, a qual chamamos atencao, se da por obra de Candido Mendes
de Almeida, que publica uma obra de grandes dimensoes, intitulada Direito Civil Eclesidstico
Brasileiro. Nela, compila as normas da Igreja e do Estado referentes ao poder eclesiastico apli-

2. Esse uso do conceito realizado por Candido Mendes também é observado por Rodrigo da Nébrega Moura Pereira
(2007).

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

13


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

caveis ao Brasil. Além disso, como forma de preparar o leitor, oferece uma longa introducao, em
que conta a histéria do direito eclesiastico no pais e das relagdes entre Igreja e Estado, desde a
monarquia portuguesa, detendo-se sobretudo no periodo do Marqués de Pombal, visto como o
mais agressivo contra o catolicismo.

No proélogo, ao justificar a sua publicacao, Candido Mendes o faz justamente em nome da
liberdade religiosa, o que poderia gerar estranhamento diante do uso comum do conceito ante-
riormente visto e admitido inclusive pelos adversarios do liberalismo. Afirma ele:

E ninguém dirad que semelhante estudo ndo tenha sua importancia e utilidade pratica.
Sem esses conhecimentos nao é possivel aquilatar a situagao imposta a Igreja Catélica
no Império; situacdo que devera ser defendida ou contrariada conforme forem ou ndo
ofendidos os seus Canones. Ora, consentir por um reprovado mutismo que o Poder Tem-
poral possa a seu talante reduzir pela sua Legislacao a Igreja a posicao inferior aquela a
que tem jus, é ser camplice de um arbitrio, repugnante a verdade e a razdo, aos interes-
ses e a garantia da propria liberdade religiosa (Almeida, 1866, p. IV — destaque nosso).

A principio, o leitor poderia ver nesse escrito a defesa da liberdade religiosa enquanto apli-
cagao da semantica liberal a um caso particular, isto é, como o reconhecimento do direito garan-
tido constitucionalmente ao catolicismo de ser exercido sem barreiras e protegido de possiveis
violagdes, direitos esses extensiveis a qualquer religido (a0 menos a qualquer confissdo crista).

Com a continuidade da leitura, no entanto, essa possivel primeira interpretacao revela-se ab-
solutamente equivocada. Na realidade, a liberdade religiosa de que Candido Mendes fala é uma
liberdade exclusiva da Igreja catélica, em decorréncia do reconhecimento pelo Estado de uma
religido oficial. E contra medidas desse Estado, encaradas como contraditérias ao referido reco-
nhecimento, que um ultramontano como Candido Mendes se insurge. Nao se trata, portanto, de
defender a liberdade religiosa, mas de defender as liberdades a que a Igreja catélica “tem jus”.

O conceito de liberdade religiosa assim mobilizado pelo ultramontano Candido Mendes nao
aponta para o reconhecimento abstrato da igualdade entre distintas confissdes, para que pu-
dessem constituir-se e exercer-se livremente, com suas respectivas crencas e ritos, sob a pro-
tecdo e sem a intervencdo do Estado. Definitivamente, nao é disso que se trata aqui, mas de um
significado mais estreito e de certo modo oposto a nocao liberal da liberdade religiosa. Segundo
essa visao, em um pais constitucionalmente catdlico, a liberdade religiosa pertence a Igreja ca-
tolica. Concebida dessa maneira, essa liberdade ndao apenas nao condiz com a abstracdo dos
“direitos do homem”, mas é uma negacao deles, ancorando-se na diversidade concreta da rea-
lidade social. Reconhece-se previamente uma diferenca de natureza entre as religides, apenas
uma das quais é aceita como a verdadeira. Diante disso, o que se vé é uma liberdade pensada
em termos concretos, defendida enquanto fato e nao enquanto direito abstrato e generalizavel,
pertencente a quem a possui por natureza: a Igreja catdlica e seus fiéis. Ha, portanto, na base
do pensamento de Candido Mendes a légica do pensamento conservador nos termos em que
Mannheim (1999) o analisa: é o reconhecimento de uma desigualdade por natureza, da qual
decorrem as liberdades para quem esta em determinada posicao.

O que se disputa nesse ambito do debate ndo é se ha ou deve haver liberdade religiosa,
quais sao os seus limites ou a extensao de sua aplicabilidade, pressupondo-se um significado
compartilhado e bem definido para esse conceito. Na realidade, o objeto de disputa é a prépria
significacdo da liberdade religiosa, em particular, e da nocao mais geral de “liberdade”. Ques-
tiona-se, por exemplo, a origem da liberdade, em sentido teoldgico ou mesmo antropolégico.

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

14


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Para os catdlicos mais afinados ao pensamento institucional da Igreja, essa origem ndo estaria
no movimento da llustracdo, ou renascentista, mas no préprio cristianismo. E o que Candido
Mendes (1866, CLXXXVIII) afirma: “Nunca houve verdadeira liberdade no mundo senao depois
do Cristianismo. O mundo antigo nao a conhecia, assim como nao a conhecem e nem gozam
todas as nacdes infiéis atualmente. Onde nunca luziu uma centelha de Cristianismo, a liberdade
deixou de existir”.

A apropriacao do conceito de liberdade religiosa a luz da doutrina catélica subverte o con-
ceito. A primazia ja ndo esta no individuo, mas na Igreja, responsavel pela manutencao da ordem
moral do mundo, sem a qual nao haveria liberdade para os homens. Por outro lado, a ideia de
“liberdade religiosa”, retirada da linguagem dos direitos subjetivos modernos, perde toda a sa-
cralidade enquanto referida aos individuos. Afinal, como salienta Roberto Romano (1979, p. 40),
“toda ordem do mundo que se pretenda absoluta, negando a primazia do sagrado e da Igreja, é
denunciada por esta como contraria ao plano divino de salva¢cao dos homens”. A concepcao dos
direitos em termos liberais e revolucionarios é, portanto, confrontada por esse discurso catélico.

A liberdade religiosa, relida sob a 6tica ultramontana, é a liberdade da Igreja, fundamental
para o projeto de catolicismo politico frente a modernidade, que se consolidaria em 1891, na en-
ciclica Rerum Novarum, e se reafirmaria em 1931, na Quadragesimo Anno, quando seria firmada
a posicao da Igreja como uma terceira via entre liberalismo e comunismo, em torno do corpora-
tivismo, de tendéncias autoritarias.” O Estado, entdo, deveria exercer um papel de moderador e
protetor das ordens sociais hierarquicamente organizadas. Ainda no século XIX, em relagdao com
esse ambito de disputas, surgiram os partidos catélicos, tendo a frente sobretudo leigos (Colom;
Rivero, 2006, p. 11-12).

No primeiro momento desse processo, antes de apresentar maiores ambigodes, inclusive li-
gando-se ao fascismo, os esfor¢os do catolicismo politico se dirigiram primordialmente a “defe-
sa dos interesses e prerrogativas da Igreja em escala nacional”, como apontam Colom e Rivero
(2006, p. 12). O que interessa mostrar, neste trabalho, é que isso se fez também mediante dis-
puta e mesmo apropriacao de termos difundidos pelo liberalismo, mas com pretensées concei-
tuais proprias e divergentes. Defenderam-se as liberdades, mas as liberdades da Igreja. Como
argumento, bradava-se que as revolugdes politicas modernas limitaram o poder dos reis, prote-
gendo-se as liberdades de certas camadas da populacao. No entanto, ao deslocar o poder do rei
para o Estado, forjou-se um novo absolutismo, ja ndo o do monarca, mas o absolutismo da lei. A
vitima fora entao a Igreja, que permaneceu oprimida pelo poder politico.

E isso o que se |& nos discursos do entdo deputado Candido Mendes de Almeida:

Mas, Sr. presidente, e para isto é que chamo a atencdo da casa, os que conquistaram a
liberdade, depois de destruirem o poder absoluto do rei, estacaram em frente da igreja.
Tudo quanto era relativo ao temporal sofreu alteracdo, mas, quanto a igreja, mantive-
ram-se as leis de édio. O absolutismo real mudou somente de depositario, mas conserva
sempre 0 seu mau carater em relacdo a igreja. De sorte, Sr. presidente, que os parla-
mentos atuais visam a uma onipoténcia igual sendo maior que a do rei, e podem, como
o de Inglaterra, fazer, na frase de um jurisconsulto daquela na¢ao, do branco preto e do
preto branco (Anais..., 1869, p. 13).

3 Como exemplo da retodrica de rejei¢do simultanea ao liberalismo e ao comunismo, pode-se ler na enciclica Qua-
dragesimo Anno, de Pio XI: “Deve, portanto, evitar-se cuidadosamente um duplo escolho, em que se pode cair.
Pois como o negar ou cercear o direito de propriedade social e publica precipita no chamado ‘individualismo’ ou
dele muito se aproxima, assim também rejeitar ou atenuar o direito de propriedade privada ou individual leva
rapidamente ao ‘coletivismo’ ou pelo menos a necessidade de admitir-lhe os principios” (De Sanctis, 1991, p. 65).

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

15


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Assim caracterizado o absolutismo moderno, Candido Mendes aponta para a garantia liber-
dade da Igreja como unico remédio para o pais:

Entendo ainda, Sr. presidente, que em nosso pais a igreja deve ser livre; e gozar do mes-
mo beneficio do direito comum, ndo se Ihe devendo por peias algumas (apoiados); se se
quer que ela aqui faca o bem. Desde que a igreja é livre o Estado ndo pode ser escravo,
e a histdria ndo apresenta um sé Estado, um s6 pais que se tenha escravizado com a
liberdade da igreja. (Apoiados) (Anais..., 1869, p. 13).

Mesmo com o fim do Estado confessional no Brasil, a Igreja catélica mantém seu discurso
contra a liberdade religiosa, como afirma Ciarallo (2011, p. 96). No entanto, ainda nesse mo-
mento podemos verificar usos positivos da liberdade religiosa por parte de ultramontanos, va-
lendo-se da retdrica liberal dos direitos para defender a posicao dessa religiao, que ja nao pos-
suia mais a prevaléncia formal, mas reivindicava sua primazia social para fazer jus a mais ampla
liberdade. Ap6s um periodo considerado como de opressdo e invasao pelo poder estatal, esse
discurso passava a apresentar similaridades com aquele do liberalismo do inicio do século XIX,
enquanto reivindicava a abstencao do Estado como forma de garantia dos direitos.

E nesse sentido que se pode ler a celebracio do novo regime, com a separacio entre Estado
e Igreja, por parte de outro autor ultramontano, José Soriano de Souza, lente da Faculdade de
Direito do Recife. Em sua obra Principios Gerais de Direito Publico e Constitucional, publicada em
1893, dois anos ap6s o advento da Constituicao republicana, |é-se:

Nao é por homenagem ao ceticismo religioso, para o qual ndo ha certezareligiosa, que a
Constituicao quer que todas as religides se manifestem em seus cultos; ndo é por amor
ao indiferentismo, que enerva as almas e mata a virilidade dos caracteres, que a Cons-
tituicao declara a Igreja livre da politica. E sim em nome do direito natural do homem,
de nao ser incomodado por seus pensamentos e conviccoes; é para repelir em nome da
liberdade a intervencdo do Estado nos dominios da fé religiosa, que devemos louvar a
Constituicao por ter proclamada a separacdo da Igreja do Estado (Souza, 1893, p. 420).

Como se nota, o autor elogia a Constituicao que, em 1891, consolidara o Estado laico no
Brasil. O motivo de sua defesa da separacdo entre Estado e Igreja é precisamente a protecao da
liberdade contra as intervengdes indevidas do poder civil sobre a religiao, o que pouco parece
diferenciar-se do discurso liberal. No entanto, na sequéncia de seu texto, percebe-se que nao
se trata uma defesa da liberdade religiosa em termos universais, mas de uma reconfiguragao do
argumento para a protecao particular da Igreja catélica. Assim prossegue:

A situacdo criada pela Constituicao a Igreja catélica no Brasil permite a esta uma era de
florescimento e de abundantes frutos para a sociedade brasileira. Esse novo regime reli-
gioso tem o incontestavel mérito de arrancar a Igreja brasileira das maos do padroado e
das interpretac¢des do conselho de Estado, que entre nés substituia a Congregacado dos
Ritos e a Sacra Penitenciaria. Se refletirmos, isentos de preconceitos, na colec¢ao de leis
candnico-civis do Brasil, nos Decretos, Avisos e Provisdes que regulavam as relagdes da
Igreja com o Estado, é impossivel ndo considerar o atual regime como uma emancipa-
cdo religiosa para os catélicos, e em geral, para todos os cidadaos brasileiros. “Nenhum
culto ou igreja tera subvencao oficial” diz a Constituicdo, mas acrescenta logo que tam-
bém “nao tera relacdes de dependéncia com o governo da Unido”. A igreja brasileira
perdeu algumas dezenas de contos de réis, mas recuperou a sua liberdade, adquiriu a
sua inaprecidvel e divina independéncia (Souza, 1893, p. 420-421- destaques nossos).

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

16


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Percebe-se nessa fala de resignagao uma mudanga com relagdo ao uso do conceito por Can-
dido Mendes, décadas antes: ja nao se vé mais a defesa da liberdade religiosa da Igreja catdlica
como oposicao as usurpagoes regalistas do Estado sobre a religidao oficial, porque o catolicismo
janao possui essa condicao. O catolicismo é colocado ao lado das outras religides, ao menos em
um primeiro momento e formalmente, uma vez que a nogao de liberdade religiosa se aproxima
da ideia liberal de protecao das consciéncias e dos diferentes cultos contra a interferéncia do
poder politico. Ja ndo ha um lastro oficial que alce a Igreja catdlica acima das outras.

No entanto, esse deslocamento ocorre apenas no campo da oficialidade. Devido ao valor in-
trinseco da moral e da organizacao da Igreja catoélica, aos olhos do autor ultramontano, essa re-
ligiao recebe todo o realce em sua analise. A prépria implementagao da liberdade religiosa mais
ampla, com a eliminacdo de uma religiao oficial, é apresentada como uma protecao a essa Igreja,
nao como uma perda de espaco e poder. Agora, protegido contra os avangos do Estado que, por
meio do padroado, utilizava-o para seus fins considerados pouco nobres, o catolicismo encontraria
espaco para se desenvolver livremente, nessa nacao que é vista como essencialmente catolica.

Com esse novo discurso, no entanto, tornava-se inviavel rejeitar algum espaco também as
outras religioes. Como diz o autor, a “Constituicao nao quer que por motivo de crenca algum
cidad3o brasileiro seja privado de seus direitos civis e politicos. E uma consequéncia légica e
legitima da igualdade civil, que é o fundamento da sociedade moderna” (Souza, 1893, p. 421).

A forca do catolicismo permaneceria de maneira subjacente, fundada no complemento
constitucional a declaracao da liberdade de cultos religiosos: “desde que nao ofendam a moral
publica e as leis” (artigo 72, § 5, da Constituicao de 1891). Com base nisso, José Soriano de Souza
(1893, p. 421) declara: “A liberdade onimoda de culto ndo existe em sociedade alguma. A pratica
do mormonismo, do maometismo, do paganismo, sendo contrarias a moral crista, nenhum pais
civilizado a tolera”.

O autor compara, entao, os modelos francés e americano, e lamenta a inspiracao brasileira
ter sido sempre a francesa. A divergéncia estaria na maneira de entender o lema “Igreja livre
no Estado livre”: enquanto os franceses construiriam, a partir dessa ideia, um “ateismo de Esta-
do”, nos Estados Unidos essa ideia levou a aceitacao generalizada de uma “religido nacional, na
qual os poderes publicos se inspiram, e a opinidao publica respeita”, em vez de uma “religiao de
Estado” (Souza, 1893, p. 422). Assim, “a religido crista e seus dogmas nao sao desconhecidos do
governo americano”, de modo que naquele pais o catolicismo prospera muito mais do que em
certos paises que se autointitulam catélicos — argumento esse, acerca dos Estados Unidos, que
ja aparecia nos escritos de Candido Mendes, trés décadas antes. Diante disso, Soriano de Souza
conclui: “areligido cristd, em geral, é nos Estados Unidos lei suprema do pais e matéria de ordem
moral” (Souza, 1893, p. 423).

Entre as inspiracdes da argumentacao em prol de uma liberdade da Igreja, pensada em sen-
tido positivo, e da identificacao dos Estados Unidos da América como o lugar da esperanca, em
que essa liberdade poderia se realizar, merece destaque o pensamento de um autor catélico
como Antonio Rosmini, que em 1848 publicou Delle Cinque Piaghe dela Santa Chiesa, texto es-
crito entre 1832 e 1833.

Como Paolo Prodi (2024) sintetiza, na visdo de Rosmini, diante das deformacdes provocadas
pela revolucao e pela restauracdo, a Igreja catélica teria perdido quase completamente a sua
liberdade no curso do tempo, desde o periodo medieval, o que a impediria de cumprir a missao
recebida de Cristo. Apenas a Igreja dos Estados Unidos da América traria uma esperanga de

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

17


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

alcancar essa liberdade, o que dependeria do novo pontifice, Pio IX, em quem depositou suas
expectativas (Rosmini, 1848, p. 111).

Vale destacar que essa ideia de maior liberdade da Igreja em paises nao catoélicos ja estava
presente havia décadas no discurso catolico brasileiro. Como exemplo, podemos ler as seguintes
palavras de Dom Antdnio Ferreira Vigoso, Bispo de Mariana, dirigidas ao Presidente da Provincia
de Minas Gerais, em 1856:

Tendo dito estas coisas a Vossa Exceléncia para lhe mostrar os abusos que tem havido
na interpretacado da palavra Divisao Eclesiastica, e como a nossa Legislacdo Provincial
temido de encontro as Leis Eclesiasticas que nos regem, e [ao] pedirlhes por Deus [para]
atender a liberdade da Igreja, é para lamentar que tenham mais liberdade os catdlicos
da Inglaterra ou da China, paises protestantes e gentios, do que no Brasil, onde a re-
ligiao dominante é a catélica. Deus nao pode abencoar tais abusos e escravidao (apud
Marques; Camello, 2024, p. 556).

Dez anos mais tarde, em 1865, em outra carta, desta vez dirigida ao Ministro do Império José
Liberato Barroso, Dom Vicoso exorta a que as autoridades eclesiastica e civil nao extrapolem
suas atribuicdes. Para isso, reforca a defesa da liberdade da Igreja, a qual Ihe foi dada por “seu
Divino Instituidor, reconhecida pelo governo, e de que ela goza até nos governos protestantes”.
E discrimina, de maneira bastante concreta, de que modo a liberdade da Igreja seria constante-
mente violada:

Dirdao que ndo tenho razao de me queixar, porque o governo é muito respeitador das
leis da Igreja, e que a deixa gozar de perfeita liberdade. Mas eu, sem falar no Benepla-
cito Régio, e no Recurso como de abuso, de que muito falou o falecido senhor Bispo
do Rio (mas em vao) na sua obra dos Elementos do Direito Eclesidstico, respondo: sera
liberdade, ndo poder o paroco ler os proclamas para um casamento sem pagar 200 réis?
Serd liberdade nao poder omitir os proclamas por algum motivo urgente, sem que pa-
gue 10%000, talvez um pobre jornaleiro que nada tem? Sera liberdade nao poder um
fazendeiro, que mora seis ou mais léguas distantes de sua Matriz, chamar um padre que
Ihe diga missa pelo Natal e Pascoa, e batize suas criancas, e dos pobres seus agregados,
sem pagar um tributo a Nacdo, e outro a Provincia? Sera liberdade nao poder o Opositor
a uma freguesia ser colado sem que pague a quarta ou terceira parte de sua cdngrua
anual? Sera liberdade, quando ha necessidade de dispensar os intersticios para tomar
Ordens, pagarse 155000 de Selo? Sera liberdade ndo poder o bispo usar dos compén-
dios, que melhores Ihe parecem, sem aprovacao do governo, e poder este demitir os
mestres quando Ihe parecer? (apud Marques; Camello, 2024, p. 562-563).

Percebe-se que os membros da Igreja e fiéis sentiam que a liberdade estava tolhida porque
encontravam restricdes advindas do poder secular, dentre as quais incluiam-se o pagamento
de tributos e o controle doutrinal. Os principais mecanismos de controle, todavia, eram aqueles
mencionados por Dom Vigoso: o beneplacito e o recurso a coroa. Era a eles que Candido Mendes
de Almeida dirigia especialmente seus ataques, quando dizia que, “[e]ntre nés, o placet com
licenca prévia, sobre ser um intoleravel arbitrio em oposicao a liberdade religiosa, agrava sobre-
modo a posi¢ao dos que solicitam gracas a Santa Sé, com o peso dos impostos” (Almeida, 1866,
p. XXIX — destaque nosso).

Da mesma forma, o autor recorria ao jurista alemao Ferdinand Walter, para afirmar o seguinte:

0 professor de Viena no § 112 do Direito Eclesiastico fulmina com toda a for¢a da sua
I6gica, e da suarazdo tanto o Placet como o Recurso a Coroa, declarando que essas duas
instituicdes, cuja inteira conexdo é evidente, nao se podem conciliar com os verdadei-

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

18


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

ros principios do Direito Divino. E acrescenta: que o Placet da autoridade civil muitas
vezes tem servido para perturbar profundamente a legislacdo da Igreja; e por uma con-
sequéncia fatal a comprometer gravemente a liberdade religiosa; sendo da maior evi-
déncia que o Estado investido de semelhante prerrogativa seria o verdadeiro soberano
dalgreja. E que seja qual for o sentido que se dé ao Placet, sempre ofendera a indepen-
déncia, a autoridade e o honra da Igreja; pelo que com razao o reprovarao os Papas em
diferentes Bulas! (Almeida, 1866, p. CCCCXIV — destaque nosso).

Portanto, o uso positivo do conceito de liberdade religiosa por parte dos ultramontanos, as-
sociado a percepcao pela Igreja catélica de que nao retomaria seu poder de influéncia sobre as
instituicdes e os rumos do Brasil, pode ser visto como uma espécie de ensaio a contragosto para
a assimilagao do Iéxico liberal, ainda que mediante reelaboracdes conceituais que adaptariam
aquela nocao a um estilo de pensamento rival. Isso viria a se consolidar nas décadas seguintes,
com a efetiva reivindicagao das liberdades religiosas sob o Estado laico republicano.

Todo esse complexo de mobilizacdo dos conceitos de liberdade e de liberdade religiosa pode
ser visto como parte de um sinuoso percurso relacionado com a tentativa de “aprender a utilizar
as novas liberdades em vantagem prépria”, que tinha como objetivo fundamental assegurar a
“independéncia do poder da Igreja em relagao ao do Estado, mesmo se isso significasse a sepa-
racdo” (Santirocchi, 2024, p. 86).

O uso da expressao “liberdade religiosa” para defender a liberdade da Igreja mostra certa
intercambialidade entre os termos, o0 que aponta para um mesmo campo semantico em que po-
sicoes rivais combatem e refor¢a a no¢ao de “liberdade da Igreja” como central para um projeto
de modernidade catdlico.” A referéncia a liberdade religiosa é efetuada apesar de (e em razao
de) o termo liberdade apontar, nessa utilizacdo, para a nogao iliberal de um privilégio natural, o
qual os ultramontanos até certo momento defenderam que deveria ser protegido pelo Estado
tal como assegurava a Constituicao de 1824, mas depois passaram a reivindica-lo contra o Esta-
do, num sentido que convergia para a laicidade.

Um texto publicado em 1886 por Antdnio Macedo da Costa, bispo do Para envolvido na
Questao Religiosa, revela toda a complexidade da situacao catélica no Brasil do fim do século
XIX, o que pode ser particularmente notado pelo recurso ao conceito de liberdade religiosa, com
ainvocacao de autores “insuspeitos” e uma transcricao do protestante Guizot:

Queremos o Catolicismo, ndo um Catolicismo deturpado, de mascarada, religiao so
composta de exterioridades hipdcritas, acompanhada de indecentes saturnais e de sa-
crilégios que fazem gemer nossos templos; mas o Catolicismo verdadeiro, como ele é,
na plenitude de seus dogmas, de sua disciplina, de sua moral. Quem pode achar mal que
0 queiramos assim? Todo o chefe de uma comunhao religiosa, seja ela qual for, trabalha
para sustenta-la com a constituicdo interna que a ela é particular, com suas crencas,
com sua disciplina prdpria. O direito da Igreja de organizar-se, de governar-se, segundo
suas leis, segundo as tradicdes de sua histdria, é incontestavel, e todos os escritores,
ainda insuspeitos, Thiers, Labouleye, Guizot, e muitos outros o admitem unanimemen-
te. Segundo este ultimo, ndo consiste, unicamente a liberdade religiosa em poder cada
homem isoladamente professar sua fé; “a constituicdo interior da sociedade em que os
homens se unem religiosamente, isto é da Igreja, seu modo de governo, as relacdes de
seus ministros com os fiéis, as regras e tradi¢des que a ela presidem, fazem essencial-
mente parte da liberdade religiosa.” E com que razao o liberalismo moderno nos recu-
saria a nos, o que concede a todas as comunhdes dissidentes? Seria absurdo. [...] (Costa,
1886, p. VI-VII — destaque do original).

“ E o0 que Ana Rosa Cloclet da Silva (2017) defende.

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

19


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Como se nota, mesmo um membro da Igreja como Anténio Macedo da Costa, ultramon-
tano processado e preso por confrontar o Estado em defesa da independéncia do poder da
Igreja catdlica, ao final do século recorria aos direitos tais como reconhecidos pela légica libe-
ral, para sustentar a liberdade religiosa da Igreja. A posicao de liberdade enquanto privilégio
natural ja ndo seria mais reivindicada sob a protecao da Constitui¢ao, mas como uma posicao
privilegiada de fato a embasar a atuagao catélica, mesmo que isso implicasse o fim do vinculo
oficial com o Estado.

Consideracoes finais

Podemos afirmar que uma das chaves para interpretar as relagoes existentes entre as tradi-
¢oes religiosas e as tradicoes liberais é que, embora de maneiras distintas, ambas se propuseram
a tarefa de lidar com a salvacao das almas (Di Stefano, 2012).

A utilizacdo do conceito de “liberdade religiosa” pelos ultramontanos brasileiros do século
XIX aqui evidenciada infiltra-se no quadro semantico do liberalismo, valendo-se de um termo
que lhe é inerente para subverter o conceito conforme sua prépria l6gica. Ao fazé-lo, a salvagao
muda de locus: enquanto o liberalismo aponta para a busca individual da salvagao, que pode ser
remetida a tradi¢ao de tolerantismo perceptivel ja nos séculos XVI e XVII (Schwartz, 2009), ou
ao desenvolvimento da ética protestante, dotada de afinidade seletiva com o espirito do capita-
lismo, na tese de Max Weber (2004), o ultramontanismo reformula a ideia de liberdade religiosa,
para vincula-la a salvacao institucionalmente mediada, prépria da tradicao catdlica.

Embora haja uma subversao no conceito liberal de liberdade religiosa, ao manté-lo positivo,
mas alterar radicalmente o seu significado para implicar a liberdade da Igreja catélica contra
o Estado, é possivel vislumbrar na propria utilizacao do conceito um sinal de abertura para a
linguagem do campo adversario. Essa abertura, sempre em defesa da mais ampla extensao dos
poderes da Igreja e correspondente restricao das interferéncias do Estado, apontaria no final do
século para uma espécie de aceitacao resignada do conceito propriamente liberal de liberdade
religiosa, decorrente da percepcao de que a tutela do Estado sobre a religiao servia mais ao po-
der civil do que a Igreja catdlica.

Assim, de certa forma, o ultramontanismo, que a principio defendia um Estado vinculado e
submisso a Igreja catdlica, ndao sendo atendido pelo Estado brasileiro em suas reivindicagoes,
pareceu em algum sentido mais propenso a liberdade religiosa do que o regalismo que o con-
frontava. Afinal, o regalismo levava a um controle da Igreja nacional, suas dioceses e beneficios,
que interessava ao poder secular. Diante disso, as relacdes entre Igreja e Estado esgarcaram-se
a tal ponto que, ao final do Império, a prdpria Igreja passaria a ficar indiferente ao futuro politi-
co do pais, mesmo quando as decisdes do governo tocavam os assuntos religiosos (Santirocchi,
2015, p. 479).

Vai-se formando, assim, um projeto de modernidade da Igreja catélica (Santirocchi, 2024;
Silva, 2017), parte do qual passaria pela elaboracao e utilizacdo de um quadro conceitual con-
temporaneo aquele do liberalismo, com o qual ndo manteria apenas uma relacao de disputa e
rivalidade, mas também de absorc¢ao, apropriacao e reconfiguracao de conceitos, como o de
liberdade religiosa.

Estudos como este se justificam especialmente em tempos nos quais a liberdade religiosa
volta a ser objeto de discussdes, como mostra recente artigo de Thiago Arruda Queiroz Lima

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

20


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

(2024), acerca de discursos de afronta a liberdade religiosa (em sentido liberal) pelo Centro Dom
Bosco, que a consideram um erro e defendem a (re)instituicdo de um Estado catdlico. A histo-
ria das linguagens politicas, e em especial as analises histdricas dos conceitos e dos discursos,
contribuem para a compreensao de que os conceitos tém camadas de histdria e pluralidades de
significados, que sdo socialmente disputados em cada periodo e lugar. Assim, trazer a luz usos de
certos conceitos distintos daqueles que muitas vezes supomos Unicos (ou ao menos, por serem
prevalentes, os tratamos como se fossem Unicos) é uma forma de impedir certa sensacao de sur-
presa, que faz parecerem novos significados e usos que sao, na verdade, renovacdes de formas
anteriores, em um novo contexto linguistico. Trata-se, afinal, de apurar a nossa capacidade de
perceber os eventos, que nem sempre se apresentam com a necessaria clareza em sua forma
temporal, isto é, se sao efetivamente novos, se sao repeticdes ou renovacdes de estruturas pre-
téritas, ou se sao manifestacdes mais ou menos visiveis de realidades histdéricas permanentes,
ou pelo menos persistentes.

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

21


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

REFERENCIAS

ALMEIDA, Candido Mendes de. Direito civil ecclesias-
tico brazileiro antigo e moderno em suas relagdes
com o direito canonico. Rio de Janeiro: B L Garnier
Livreiro Editor, 1866-1873.

ANGELELLI, Gustavo. Candido Mendes de Almeida:
um jurista-historiador no Brasil Oitocentista. Sao
Paulo: Almedina, 2022.

CARDENAS AYALA, Elisa; ORTEGA, Francisco A. Pre-
liminar. Politica y religién: aproximaciones a un
léxico emergente de la contemporaneidad ibero-
americana. In: CARDENAS AYALA, Elisa; ORTEGA,
Francisco A. (org.). El lenguaje de la secularizacion
en América Latina: contribuciones para un léxico.
Santander: Editorial de la Universidad de Cantabria;
Guadalajara, Jalisco: Universidad de Guadalajara,
2023, p. 13-29.

CIARALLO, Gilson. O tema da liberdade religiosa na
politica brasileira do século XIX: uma via para a
compreensao da secularizacdo na esfera politica.
Revista de Sociologia e Politica, Curitiba, v. 19, n.
38, p. 85-99, fev. 2011.

COLOM, Francisco; RIVERO, Angel. Introduccién. In:
COLOM, Francisco; RIVERO, Angel (Eds.). El altary
el trono: ensayos sobre el catolicismo politico ibe-
roamericano. Rubi (Barcelona): Anthropos Editorial;
Bogota: Universidad Nacional de Colombia, 2006,
p. 7-16.

Collecgao das Leis do Imperio do Brazil: parte 12. Rio
de Janeiro: Imprensa Nacional, 1886.

COSTA, Antonio de Macedo Costa. A questao religiosa
perante a Santa Sé ou Missao especial a Roma em
1873 & luz de documentos publicados e ineditos
pelo Bispo do Para. Maranhao: Typographia da
Civilisacao, 1886.

DE SANCTIS, Frei Antonio (Org.). Enciclicas e Docu-
mentos Sociais: da “Rerum Novarum” a “Octogési-
ma Adveniens”. Sao Paulo: Edi¢des LTr, 1991.

Diario da Assembleia Geral, Constituinte e Legislati-
va—1823. 3 v. Brasilia: Senado Federal, Conselho
Editorial, 2003.

DI STEFANO, Roberto. Liberalismo y religion en el siglo
XIX hispanoamericano. Reflexiones a partir del
caso argentino. Liberalism and Religion: Secula-
risation and the Public Sphere in the Americas
(Unpublished), London: Senate House, 18 abr. 2012.
Disponivel em: https://sas-space.sas.ac.uk/4121/.
Acesso em: 18 ago. 2025.

FERNANDEZ SEBASTIAN, Javier. Histéria conceitual no
Atlantico ibérico: linguagens, tempos, revolucdes.
Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; Sao Paulo: Editoria
Hucitec, 2023.

FERNANDEZ SEBASTIAN, Javier. Liberal/Liberalismo. In:
FERNANDEZ SEBASTIAN, Javier (org). Diccionario
politico y social del mundo iberoamericano: La
era de las revoluciones 1750-1850, v. 1. Madrid:
Fundacién Carolina; Sociedad Estatal de Conme-
moraciones Culturales; Centro de Estudios Politicos
y Constitucionales, 2009, p. 693-848.

LIMA, Thiago Arruda Queiroz. Contra o Estado laico:
a condenacdo da liberdade religiosa pelo Centro
Dom Bosco através do curso “Catecismo da Crise
dalgreja”. Revista Brasileira de Histéria das Reli-
gioes, Sao Luis, v. 17, n. 51, p. 1-21, set./dez. 2024.

LINARES LONDONO, Oscar Javier. Palabra/Concepto.
In: TENA, Alberto; RODRIGUEZ, Jaime; ARANGO,
Andrés (org.). Metodologias y practicas para la
historia intelectual. Bogota, Medellin, Barran-
quilla, Colombia: Universidad Pedagégica Nacional;
Universidad de Antioquia; Editorial Universidad del
Norte, 2024, p. 281-294.

LYNCH, Christian Edward Cyril. Liberal/Liberalismo. In:
FERES JUNIOR, Jo3o (org.). Léxico da histéria dos
conceitos politicos do Brasil. 2. ed. Belo Horizonte:
Editora UFMG, 2014, p. 121-136.

LYNCH, Christian Edward Cyril. “Monarquia sin des-
potismo y libertad sin anarquia”: historia del
concepto de liberalismo en Brasil (1750-1850). In:
FERNANDEZ SEBASTIAN, Javier (org.). La aurora de
la libertad: los primeros liberalismos en el mundo
iberoamericano. Madrid: Marcial Pons, 2012, p.
75-115.

MANNHEIM, Karl. Conservatism: a contribution to the
sociology of knowledge. Oxom: Routledge, 1999.

MARQUES, Lucio; CAMELLO, Maurilio (Org.). Corres-
pondéncia de Dom Antdnio Ferreira Vigoso (1823-
1875). Brasilia: FUNAG, 2024.

MCCONNELL, Michael. Religious freedom at a Crossro-
ads. The University of Chicago Law Review, v. 59, n.
1, p. 115-194, 1992.

NABUCO, Joaquim. A invasao ultramontana: discurso
pronunciado no Grande Oriente Unido do Brasil no
dia 20 de maio de 1873. Rio de Janeiro: Typographia
Franco-Americana, 1873.

0 Apéostolo: Periddico religioso, moral e doutrinario,
consagrado aos interesses da religido e da socie-
dade. Rio de Janeiro: 1866 a 1892. Disponivel em:
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.
aspx?bib=343951&pesq=. Acesso em: 28. ago.
2025.

OBEID, Rafael Issa. Religiao e Estado no Brasil: anali-
se historico-constitucional. Sdo Paulo: Almedina,
2023.

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index
https://sas-space.sas.ac.uk/4121/
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=343951&pesq=
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=343951&pesq=

PEREIRA, Rodrigo da N6brega Moura. A primeira das
liberdades: o debate politico sobre a liberdade
religiosa no Brasil imperial. Desigualdade e Diversi-
dade: Revista de Ciéncias Sociais da PUC-Rio, v. 1,
n. 1, p. 98-121, jul./dez. 2007.

PRODI, Paolo. Cristianismo, modernidade e historiogra-
fia. Revista de Histéria, 160, p. 107-130, 2009.

PRODI, Paolo. Il paradigma tridentino: un’epoca della
storia della Chiesa. 2. ed. Brescia: Morcelliana,
2024.

ROMANO, Roberto. Brasil: Igreja contra Estado (critica
ao populismo catélico). Sao Paulo: Kairds, 1979.

ROSMINI, Antonio. Delle cinque piaghe della Santa
Chiesa: tratatto dedicato al clero cattolico. Luga-
no: Tipografia Veladini e Comp, 1848.

SANTIROCCHI, italo Domingos. A Igreja e a construcio
do Estado no Brasil imperial. XXVII Simpésio Na-
cional de Histdria, Natal, 2013.

SANTIROCCHI, italo Domingos. Pensar o catolicismo
intransigente para o Brasil do século XIX. In: SILVA,
Ana Rosa Cloclet da; ROY-LYSENCOURT, Philippe;
CALDEIRA, Rodrigo Coppe. O catolicismo no mun-
do contemporaneo: debatendo o intrasigentismo
no Brasil. Campinas, SP: Editora Saber Criativo,
2024,

SANTIROCCHI, italo Domingos. Questio de conscién-
cia: os ultramontanos no Brasil e o regalismo do
Segundo Reinado (1840-1889). Belo Horizonte, MG:
Fino Tracgo, 2015.

SCHWARTZ, Stuart B. Cada um na sua lei: tolerancia
religiosa e salvacdao no mundo atlantico ibérico. Sdo
Paulo: Companhia das Letras; Bauru: Edusc, 2009.

SILVA, Ana Rosa Cloclet da. As experiéncias da moder-
nidade e da secularizacdo no discurso ultramonta-
no da segunda metade do século XIX: uma discus-
sdo a partir da histéria dos conceitos. VI Congresso
da ANPTECRE. Goiania: Pontificia Universidade
Catélica de Goias, p. 101-108, 2017.

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; CARVALHO, Thais da Rocha.
A Cruzada ultramontana contra os erros da moder-
nidade. Revista Brasileira de Histéria das Religi-
oes, v. 12, n. 35, p. 9-42, set./dez. 2019.

SOARES, Ant6nio Joaquim de Macedo. Da liberdade re-
ligiosa no Brazil: estudo de direito constitucional.
3. ed. Rio de Janeiro: Typographia Universal de E. &
H. Laemmert, 1874.

SOUZA, José Soriano. Principios geraes de Direito
Publico e Constitucional. Recife: Casa Editora
Empreza D’A Provincia, 1893.

WEBER, Max. A ética protestante e o “espirito” do ca-
pitalismo. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2004.

Revista Brasileira de Histéria das Religides, Sao Luis, v. 18, n. 54, p. 1-23, set./dez. 2025
Disponivel em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

23


https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

	_Hlk34662765

