
ISSN
1983-2850

CHAMADA TEMÁTICA - As experiências do catolicismo no continente americano no longo século XIX 
e a modernidade na Igreja Católica

https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27764

De Roma a las selvas Centroamericanas 
(Caribe y Pacífico). Un primer vistazo desde la 
Santa Sede sobre los vicariatos apostólicos en 
el Istmo (1908-1940)

José Aurelio Sandí Morales
Doctor en Historia por la Scuola Normale 
Superiore, Pisa, Italia, 2017.
Universidad Nacional de Costa Rica
https://orcid.org/0000-0002-5950-6626

jasm77historia@gmail.com

RECEBIDO | 15 out. 2025 – APROVADO | 5 dez. 2025

SÃO LUÍS-MA | VOLUME 18  |  NÚMERO 54  |  SETEMBRO-DEZEMBRO 2025

https://doi.org/10.18764/1983-2850v18n54e27764
https://orcid.org/0000-0002-5950-6626


2Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Resumen: En el presente artículo, el autor realizó una primera aproximación sobre el trabajo misional desarrollado 
en los vicariatos apostólicos creados en el Istmo Centroamericano entre 1908 y 1940 mediante el análisis de fuen-
tes que se encuentran en los archivos de Propaganda Fide y el Archivo Apostólico Vaticano, en los cuales no solo se 
puede observar el comportamiento respecto de las relaciones políticas y religiosas, sino también de las sociales en-
tre las autoridades civiles de cada país, la curia romana y el clero que se encontraba en zonas de misión, en relación 
con quienes las habitaban. Este análisis permitió comprender las realidades a las que se enfrentaron los misioneros 
en territorios donde el calor, las lluvias excesivas, la pobreza extrema y la mezcla cultural eran abundantes. Saber 
que existen aún muchas más fuentes que se pueden consultar sobre lo que se desarrolló en la región que abarcaron 
los vicariatos, permite concebir la idea de realizar, a posteriori, nuevos trabajos relacionados gracias a los acervos 
vaticanos existentes y los archivos de cada país del Istmo. 
Palabras claves: Vicariato Apostólico; Santa Sede; Centroamérica; Misiones; Delegación Apostólica; Caribe.

De Roma às selvas da América Central (Caribe e Pacífico).  
Um primeiro olhar da Santa Sé sobre os vicariatos apostólicos do istmo  

(1908-1940).

Resumo: Neste artigo, o autor oferece um primeiro olhar sobre o trabalho missionário realizado nos vicariatos 
apostólicos criados no Istmo Centro-Americano entre 1908 e 1940. Isso é feito por meio da análise de fontes en-
contradas nos arquivos vaticanos de Propaganda Fide e no Arquivo Apostólico do Vaticano. Essas fontes revelam 
as relações políticas, religiosas e sociais entre as autoridades civis dos países, a Cúria Romana e o clero nas áreas 
de missão, tudo em relação às pessoas que viviam nessas áreas. Essa análise proporcionou uma compreensão das 
realidades enfrentadas pelos missionários em terras de calor e chuvas excessivos, extrema pobreza e rica mistura 
cultural. Tudo isso, somado ao conhecimento da existência de mais fontes, permite a realização de estudos mais 
aprofundados sobre o que se desenvolveu na região abrangida pelos vicariatos, utilizando fontes vaticanas existen-
tes, bem como aquelas disponíveis em cada país do Istmo. 
Palavras-chave: Vicariato Apostólico; Santa Sé; América Central; Missões; Delegação Apostólica; Caribe.

From Rome to the Central American jungles (Caribbean and Pacific).  
A first look from the Holy See at the apostolic vicariates of the Isthmus  

(1908-1940).

Abstract: In this article, the author provides a first look at the missionary work carried out in the apostolic vicari-
ates created in the Central American Isthmus between 1908 and 1940. This is done through the analysis of sources 
found in the Vatican archives of Propaganda Fide and the Vatican Apostolic Archives. These sources reveal the 
political, religious, and social relations between the countries’ civil authorities, the Roman Curia, and the clergy in 
the mission areas, all in relation to the people who lived in those areas. This analysis provided an understanding of 
the realities faced by missionaries in lands of excessive heat and rainfall, extreme poverty, and a wealth of cultur-
al mixing. All of this, and the knowledge that more sources exist, allows for the possibility of conducting further 
studies on what developed in the region covered by the vicariates, using existing Vatican sources as well as those 
available in each country of the Isthmus. 
Keywords: Apostolic Vicariate; Holy See; Central America; Missions; Apostolic Delegation; Caribbean.

Introducción

El presente artículo pretende ser una primera aproximación que ayude a motivar futuros tra-
bajos sobre los vicariatos apostólicos en América Central, lo cual es un tema poco estudiado has-
ta el momento. Se pretende con este trabajo que la temática sea considerada para emprender 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


3Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

investigaciones de esta naturaleza, pues el Archivo de Propaganda Fide y el Archivo Apostólico 
Vaticano, ambos en Roma, son los lugares por excelencia en los que reposan las fuentes para estos 
estudios. La información recopilada y presentada acá busca comprender el rol político y religioso 
que tuvieron los vicariatos apostólicos creados en el Istmo Centroamericano luego de la segunda 
década del siglo XX en la región. Para ello, se analizó el periodo comprendido entre 1908 y 1940 
estudiando puntualmente a los vicariatos de Honduras Británica-Belice, Vera Paz-Petén (Guate-
mala)1, San Pedro Sula (Honduras), Bluefields (Nicaragua), Limón (Costa Rica) y Darién (Panamá). 

Se afirma que este artículo es apenas una aproximación porque se tuvo en cuenta solo infor-
mación del Archivo de Propaganda Fide y el Archivo Apostólico Vaticano de la Santa Sede, y su 
propósito es trazar una primera línea para futuras investigaciones sobre los territorios señala-
dos, ya que la existencia de trabajos relacionados es muy limitada y resulta aún más exigua con 
una lectura global como la que se pretende abordar esta materia. Ahora bien, la información dis-
ponible permite tener claro que las autoridades religiosas residentes en la colina vaticana veían 
a la zona de América Central, en particular su Caribe, como una región que presentaba casi las 
mismas características fuera en sus “problemas” como posibles ventajas en el proceso de evan-
gelización por ellos propuestos a inicios del siglo XX. Unido a que cómo se verá hay una infor-
mación muy variada en los acervos mencionados sobre cada uno de los vicariatos mencionados. 

En términos cronológicos, la elección responde a que, salvo Belice,2 los territorios mencio-
nados no tendrían un vicariato apostólico sino hasta después de la segunda década del siglo 
XX, cuando la Santa Sede externó y llevó adelante su deseo de nominar, por lo menos, una 
prelatura o vicariato apostólico en las costas de Guatemala (región indígena de Petén y Vera-
paz para ser exacto), Honduras, Nicaragua, Costa Rica y Panamá. 1908 es, entonces, el inicio 
del periodo de trabajo porque precisamente en este año en el cual se crearía la delegación 
apostólica para América Central, con sede en Costa Rica que tuvo, en cabeza de Mons. Gio-
vanni Cagliero y posteriormente de su primer internuncio Mons. Giovanni Marenco,3 la misión 
de enviar la información que viere pertinente y realizar los trámites necesarios para crear 
vicariatos apostólicos en la zona.  

1	 El caso de Vera Paz-Petén no se abordará en este trabajo porque si bien su creación fue en 1921 por los proble-
mas con el gobierno civil y la Santa Sede, no tuvo nombramiento de vicario apostólico y si bien llegaba informa-
ción a Propaganda Fide este era relativamente escasa e intermitente. 

2	 Este territorio fue Prefectura Apostólica desde 10 de junio de 1888. Se convirtió en vicariato el 3 de enero de 
1893, la elevación de rango se dio mediante el breve Ex hac Beati Petri del papa León XIII. El 15 de diciembre 
de 1925 tomó el nombre de vicariato apostólico de Belice a solicitud del vicario en dicho periodo Mons. José 
Murphy. El 19 de octubre de 1925 Mons. Murphy escribió a la Santa Sede que se le cambiara el nombre de Vica-
riato de Honduras Británica a Belice. Los argumentos expuestos entre otros fueron: 1. Belice no se ubicaba en 
Honduras y que en este último país no había colonias británicas y que, por ende, son territorios diferentes. 2. 
Que hasta la Iglesia anglicana ya le había cambiado el nombre. 3. Que en Honduras -el país- había tres vicariatos: 
Tegucigalpa, San Pedro Sula y Santa Rosa, -esta información es imprecisa, pues solo San Pedro Sula era vicariato, 
las demás eran diócesis-, y que esto generaba confusión. 4. El cambio de nombre evitaría los problemas que ya 
se habían originado entre ambos territorios, como por ejemplo que se haya confundido Belice con el territorio 
hondureño y viceversa. El cardenal y prefecto de la Congregación de Propaganda Fide, Mons. William Van Ros-
sum respondió el 21 de diciembre de 1925 donde aceptaba el cambio y que de ahora en adelante el nombre del 
vicariato apostólico será Belice y no Honduras Británica. Archivo de la Congregación de Propaganda Fide (de 
ahora en adelante: A.C.P.F.). Rub 49/1925. N.S. Vol. 839. Honduras-Belice. Ff. 730, 732 y 735.

3	 Ambos fueron los principales en la formación de los vicariatos en Honduras, Nicaragua y Costa Rica, pero también 
se debe mencionar a Mons. Angello Rotta, quien fue el que tuvo que negociar la creación del vicariato del Darién 
en Panamá, luego de que este país fuera unido a la representación pontificia en Costa Rica en el año de 1923.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


4Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Estas labores se desarrollaron con éxito entre 1908 y 1925 que fue cuando se creó el del 
Darién, en Panamá, último en el periodo de estudio. 1940 será la fecha con la que se concluya 
el estudio y esto se debe, particularmente, a dos motivos: el primero de ellos, corresponde con 
la delimitación temporal que el mismo Dossier exige y en el que se enmarca esta investigación 
y el segundo, siendo este en realidad la principal causa, obedece al hecho de que la información 
consultable en el Archivo Apostólico Vaticano está disponible solo hasta ese mismo año, lo que 
ha imposibilitado la realización de un análisis más completo dado que, por ejemplo, se sabe que 
el archivo de Propaganda Fide tiene material que se relaciona con información proporcionada 
por el Archivo Apostólico pero, dadas las restricciones, no se logró obtener acceso a él. Así las 
cosas, con el fin de evitar supuestos sin conclusión se decidió dejar este límite cronológico. 

Entre los documentos que se utilizaron para este análisis se encuentran, por ejemplo, al-
gunos que contienen información de los enviados papales que llegaron de las distintas zonas 
de misión y en los que se trata la realidad de esas tierras. También algunos informes anuales y 
quinquenales enviados por los vicarios apostólicos (o en su defecto su representante) a Roma, 
así como también algunas de las comunicaciones enviadas a la Santa Sede y que remitían los 
superiores de las órdenes que tenían a cargo estos sitios de misión. Sin dejar atrás la corres-
pondencia que los fieles habitantes de estas zonas enviaron directamente a Roma o que llegó a 
Roma remitida por los vicarios apostólicos u otros personajes religiosos y que hoy es custodiada 
en el archivo de Propaganda Fide. 

Dichas fuentes, aplicadas a esta primera pesquisa, permiten observar el desarrollo que tuvo 
la modernidad en estas regiones y las formas en las que la fe católica debió enfrentarla. Ade-
más, puede verse específicamente cómo estos territorios, que desde tiempos de la colonia tuvo 
serios problemas para ser “conquistados” y “catoliquizados”4 por los españoles, dejaron de ser 
solo para indígenas, zambos y negros “fugitivos” y se convirtieron en espacios donde habitaban 
“mayoritariamente” personas negras y “algunos” blancos no católicas ni necesariamente hispa-
nohablantes gracias a la llegada, tiempo después, de los ferrocarriles y de la Compañía bananera 
junto con sus plantaciones, lo que representaba una realidad completamente diferente a lo que 
significaba el “centro” de países y sus principales ciudades como Ciudad de Guatemala, Teguci-
galpa, Managua, San José o Ciudad de Panamá.  

Ante esta realidad, se desea ver cuál fue la reacción de la jerarquía de la Iglesia católica ante 
la mencionada situación, ya que no solamente se trataba de enfrentamientos contra grupos de 
personas no católicas, sino contra empresas transnacionales originarias de uno de los países que 
más “ruido” y temor le generaba a la Santa Sede en el periodo de estudio, como eran los Estados 
Unidos. El temor y grado de incomodidad que le generaba a la curia vaticana este asunto no era 
infundado, pues esta sabía -y deseaba saber más- sobre el verdadero involucramiento y domi-
nio de las compañías bananeras en la región, la cual propiciaba el protestantismo mediante la 
inversión en templos y el envío de pastores no católicos a la zona caribeña centroamericana; sin 
olvidar el “serio problema” que representaba para Roma que la Compañía bananera construyera 
escuelas y trajera profesores protestantes de habla inglesa a la zona y que terminaban siendo 
un enorme obstáculo para la jerarquía católica con “perniciosas” consecuencias para la fe verda-
dera: la católica, y su difusión , lo cual ocurría con el beneplácito y la tolerancia de los gobiernos 
liberales centroamericanos, donde casi la totalidad de sus estados ya no eran confesionales y 
además, ya habían establecido la libertad religiosa.

4	 Para observar más al detalle se recomienda leer a: Solórzano Fonseca (2002 e 2012) y, Potthast-Jutkeit (1980).

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


5Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Téngase en cuenta, además, que estas regiones no solo fueron zonas de misión, sino tam-
bién territorios en disputa por cuestiones limítrofes con países vecinos como lo estuvo en su 
momento la región Caribe costarricense con Colombia antes de 1903 y, luego de este año, con 
Panamá; el caso de la actual Belice con Guatemala o lo sucedido entre la Mosquitia nicaragüense 
y hondureña. Estos elementos los debió tener presente la Santa Sede en medio de los procesos 
de consolidación de los estados centroamericanos, que aún ya bien entrado el siglo XX seguían 
teniendo problemas limítrofes. 

Todo lo mencionado hasta ahora es una muestra de cómo la jerarquía católica en Roma enfren-
tó diversas tensiones y conflictos entre las diferentes perspectivas y procesos que coexistieron en 
la zona como lo fueron el liberalismo católico, el ultramontanismo, la romanización, el regalismo, 
el catolicismo “laico”/”popular”, la modernidad, el liberalismo y la consolidación del capitalismo 
agrario en la región entre los siglos XIX y XX. Es este, precisamente, el marco en el cual se centra el 
presente trabajo para comprender las posiciones y directrices que tomó tanto la Santa Sede como 
los encargados de Propaganda Fide en estas tierras de misión, escasas no solo de dinero, sino tam-
bién de vocaciones y sacerdotes, pero abundantes en lluvias y ríos caudalosos, enfermedades tro-
picales, así como de necesidades económicas, espirituales y de ayudas estatales. Por último, este 
texto se dividirá en cuatro secciones más: la primera será un breve estado de la cuestión sobre la 
temática; la segunda expondrá los informes que enviaron los representantes pontificios a la zona 
sobre el territorio y su idea de dividir las diócesis-país que existían en el Istmo; la tercera estudiará 
la creación de los vicariatos apostólicos de Limón, Costa Rica y del Darién en Panamá; por último, 
se tratarán los informes obligatorios anuales y quinquenales que debían enviar los vicarios, así 
como parte de la información que ellos creían relevantes para los directores de Propaganda Fide 
para, finalmente, cerrar el artículo con sus respectivas conclusiones. 

Un breve estado de la cuestión y propuesta de investigación

Antes de iniciar el desarrollo del trabajo es preciso advertir varios elementos importantes. 
En primer lugar, aunque ya se ha dicho que a la fecha no existe ningún trabajo que realice un 
análisis parecido y con las fuentes que acá se trabajarán, no quiere decir de que no existan in-
vestigaciones que hagan referencia a las misiones o trabajos que realizaron diversas órdenes 
religiosas en la zona desde el periodo colonial. Por ejemplo, hay trabajos que hablan del caso 
del Caribe costarricense, como lo son: el de Juan Carlos Solórzano titulado: “Los indígenas en la 
frontera de la colonización Costa Rica 1502-1930” (Solórzano, 2012) que en varios de sus capí-
tulos analiza los diversos intentos por cristianizar dicho territorio en la colonia y en los inicios de 
la república. Además, dicho estudio explica el papel de los franciscanos recoletos a lo largo del 
siglo XVIII. Se encuentra, también, el trabajo de la historiadora costarricense Alejandra Boza de-
nominado “La frontera indígena de la Gran Talamanca 1840-1930” quién en uno de los apartados 
de su texto explicó el papel desarrollado por los padres paulinos en la zona caribeña de la actual 
Costa Rica en su intención de “civilizar” y cristianizar a los indígenas de la región; en particular 
mediante la misión de San Bernardo (Boza, 2014. p. 214-221). Los trabajos de Jesús María García 
Anoveros,: “Las misiones franciscanas de la mosquitia nicaragüense” (García, 1989, p. 885-922) 
y la “Presencia franciscana en la Taguzgalpa y la Tologalpa (la Mosquitia)” (Añoveros, 1988, p. 
47-78), describen de forma panorámica el trabajo realizado en esta zona geográfica por la orden 
franciscana entre los siglos XVII y XVIII, dejando claras las vicisitudes que los misioneros debie-

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


6Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

ron enfrentar durante el proceso de evangelización, no solo con los indígenas residentes, sino 
también con zambos y negros que habitaron este espacio. Problemas que iban desde el “desin-
terés” que mostraban los habitantes negros, “indios” y zambos, -según palabras de los propios 
misioneros- hasta las inclemencias del tiempo o lo caudaloso de los ríos. Sin embargo, estos 
trabajos dejan claro que “a pesar de los pesares” no fue una región abandonada y que la Corona 
española procuró, así como la misma Propaganda Fide, en la medida de lo posible, su conquista, 
dominación y catolización, no solo por el deseo de dominar toda la región, sino también por los 
problemas que significaban para la casa monárquica española en términos comerciales, pues los 
ingleses ejercieron de una u otra manera presión sobre la zona. Sobre estas presiones, intereses 
y hasta ataque de los zambos misquitos que pueden profundizarse con claridad en los trabajos 
realizados por Elizet Payne Iglesias (Payne, 2022), Daniel Matthew Mendiola (Mendiola, 2018, p. 
231-246) y Bárbara Potthast-Jutkeit (Potthast-Jutkeit, 1980, p. 499–516). 

Así las cosas, se formuló la siguiente pregunta: ¿En qué medida las condiciones poblaciona-
les, el abandono estatal, la realidad climática, idiomática, religiosa y la existencia de empresas 
trasnacionales, como las compañías bananeras en la región caribeña y parte del Pacífico Centro-
americano, condicionaron el proceder de la Santa Sede en la creación de vicariatos apostólicos 
y el envío de órdenes religiosas a la zona entre los años de 1908 a 1940? 

Como hipótesis, se plantea lo siguiente. La realidad de la zona caribeña Centroamericana, 
en general, -entiéndase por ello como sus particularidades climáticas: el calor incesante, las 
constantes lluvias, el desbordamiento de ríos de manera recurrente; la variedad étnica, lingüís-
tica y religiosa y el abandono por parte de las autoridades estatales de cada país; por no hablar 
de la llegada de migrantes de diversa índole, entre los cuales “negros” obreros, blancos angloa-
mericanos (los jefes), centroamericanos mestizos y el hecho de que el lugar fuera residencia fija 
de indígenas- condicionó el proceder de la Santa Sede ante sus deseos de evangelizar la región 
a través de la creación de vicariatos apostólicos en vez de diócesis, pues la norma en la región 
era la pobreza extrema y una diócesis era imposible que se mantuviera por sí sola y, como con-
secuencia, estos centros de evangelización dependieron directamente de Roma ya desde su 
origen, entendiéndose con ello la oficina de Propaganda Fide y que fueron administrados por 
órdenes religiosas a quienes se les asignaron dichos territorios fundamentados en cuatro causas 
de orden social y espiritual: su pobreza económica, la escases de vocaciones, la falta de “fuego” 
espiritual en sus habitantes y la dispersión poblacional. Así mismo, es de considerar que incluso 
la realidad idiomática fue un elemento crucial en la escogencia del mismísimo vicario apostólico 
y de sus colaboradores en pro de la empresa misional que se había propuesto la Santa Sede en 
el marco de su proceso de romanización y expansión del mismo catolicismo en lo que aún era 
tierra de misión del Caribe centroamericano entre 1908 y 1940. Ahora bien, bajo esta premisa 
se procederá a desarrollar las ideas propuestas mediante el trabajo con las fuentes consultadas. 

Los informes de los enviados papales a Centroamérica: ¿Cómo y con quién evangelizar por 
parte de la Santa Sede las “selvas” centroamericanas? 

Fuera de lo expuesto, la región del Caribe y parte del Pacífico Centroamericano, en su momen-
to, fue también un problema generalizado para los nuevos países independientes. Por ejemplo, Ni-
caragua logró “recuperar” la Mosquitia en 1866, la cual estuvo en manos de los ingleses hasta ese 
año; por su parte, Costa Rica deseaba reafirmar su posesión en la actual provincia de Limón -lo cual 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


7Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

hizo hasta pactar con los zambos misquitos a mediados del siglo XIX (Obregón, 1989, p. 159)-, sin 
olvidar la veces que fue a un arbitraje o laudos internacionales para finiquitar problemas limítrofes 
por esa sección, unido al Pacífico Sur con Colombia y luego con Panamá, y que encontró solución 
hasta 1941. A esos ejemplos se le agrega el “eterno” problema de la Honduras Británica y luego 
llamado Belice, por su creación, que generó por años reclamos por parte de Guatemala. Ahora 
bien, si existieron estos problemas para las autoridades de los neonatos países formados después 
de la desintegración del antiguo Reino de Guatemala, la jerarquía católica tuvo otro número igual 
o mayor de inconvenientes que no los “dejaba” desarrollar a su ritmo y deseo el proceso de evan-
gelización de dicha zona desde el mismo periodo colonial hasta la 1940. 

La Santa Sede, gracias a los informes constantes que enviaba Mons. Thiel y otros religiosos, 
sabía de todos estos problemas de carácter político-administrativo. Por ejemplo, Mons. Thiel, en 
un informe enviado a la Santa Sede a finales del siglo XIX, además de otras comunicaciones que 
llegaban a Roma, le permitió saber a la curia papal que, en Trujillo, Honduras, existían “tres depar-
tamentos, Cortés, Colón e Islas”, más la “Comarca de la Mosquitia” donde un sacerdote católico no 
se veía “desde al menos 40 años” (Sandí, 2025, p. 262). A esto se le unía la información que llegaba 
sobre el crecimiento que tenía el protestantismo en la región centroamericana, pero en particular 
en la costa caribeña costarricense y hondureña gracias a la llegada de negros y otras personas, en 
su mayoría no católicas, para construir el ferrocarril lo que, como consecuencia, hizo que el nú-
mero de personas no católicas también aumentara luego de la instauración de las compañías ba-
naneras (United Fruit Company -de ahora en adelante UFCo- y la Cuyamel Fruit Company ), cosa 
que propiciaba y fomentaba la expansión de la “herejía” protestante en la región Caribe, con el 
agravante de que estos “herejes” tenían las puertas abiertas para ingresar al interior de los países 
del Istmo gracias a las políticas de libertad religiosa que impusieron sus gobiernos luego de 1870. 
Este hecho permitió a los “herejes” abrir escuelas que, como parte de su currículo, dictaban clases 
de inglés, lo que las hacía muy llamativas para los miembros de la élite que enviaban a sus hijos a 
estudiar el idioma del nuevo “aliado” comercial (Sandí, 2025, p. 355).

De frente a esta realidad, luego de creada la representación diplomática de la Santa Sede 
en la región, entre las muchas instrucciones, facultades y tareas que pido la curia vaticana a sus 
enviados, hubo dos que se vincularon en demasía con el tema acá estudiado, a saber, realizar 
descripciones detalladas sobre la situación política, religiosa, social, económica, cultural y mili-
tar de los países de la zona y analizar cuál era el verdadero estado de infiltración de la masonería 
y el protestantismo llegado desde los Estados Unidos tanto en la sociedad, como en la cúpula 
gobernante y el propio clero.5 

Los informes solicitados por la Santa Sede comenzaron a llegar a la colina vaticana. Sin em-
bargo, hay que dejar claro que muchos de ellos fueron elaborados de manera “indirecta” por los 
representantes papales en Centroamérica, ya que a los enviados pontificios se les hizo imposible 
conocer la costa caribeña y parte de la pacífica centroamericana. Por ejemplo, en el periodo de 
estudio, ningún nuncio visitó el Darién en Panamá, o la totalidad de la costa caribeña desde Costa 

5	 Estas instrucciones fueron indicadas en primer lugar a Mons. Giovanni Cagliero, primer Delegado Apostólico en 
la zona con encargos políticos. Luego se fueron perfeccionado y detallando las solicitudes, pero en particular 
esas dos siempre estuvieron en todos los nombramientos. Para los casos de Mons. Cagliero y Mons. Marenco se 
encuentran en: Archivio Storico, Congregazione degli Affari Ecclesiastici Straordinario (de ahora en adelante: 
AA.EE.SS.), Costa Rica, Fasc. 29 y 30. Mientras que para los casos de Mons. Angello Rotta y Mons. Carlo Chiarlo 
en: Archivio Apostolico Vaticano. Segreteria di Stato. Centro America, (Arch Nuz America Centrale) (de ahora en 
adelante: AAV.SS-ANAC.) Fasc. 17 y 84.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


8Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Rica hasta Guatemala, sin olvidar que ninguno fue a Verapaz, Guatemala. Los argumentos esboza-
dos para justificar esta carencia de visitas – muchos de ellos reales y difíciles de flanquear – eran: 
la ausencia de caminos transitables, el exceso de lluvias, el desbordamiento de ríos que los podía 
dejar incomunicados, entre otros, pero también la falta de deseo misional de los representantes 
papales en el Istmo, pues ninguno hizo lo propio para conocer dichas zonas de misión de manera 
debida. Con todo, debe aclararse que el caso de Belice se debe ver con cuidado, ya que el delega-
do con residencia en Costa Rica no podía ir allá en funciones diplomáticas porque este territorio 
pertenecía a la jurisprudencia del delegado con residencia en Jamaica dada la relativa cercanía 
geográfica pero, principalmente, por el idioma y su dependencia con la Corona británica. 

Un ejemplo de lo indicado sobre los demás territorios del Istmo y la imposibilidad de visitarlos 
se muestra en el informe de Mons. Angello Rotta sobre Nicaragua en 1923. El prelado indicó que no 
fue a Bluefields por ausencia de vías de comunicación. Incluso escribió que, en la región de Mata-
galpa, perteneciente a la arquidiócesis de Managua, solo conocía al obispo – Mons. Carillo, quien 
allí fungía como obispo auxiliar – y de su trabajo solo por lo que otros le contaban pues no fue a la 
región por los problemas de comunicación, en sí indicó que no fue a causa de “la dificultad y casi 
impracticabilidad de los caminos en esta estación [la lluviosa]”.6 Este ejemplo muestra la realidad 
de estos países que, hablando en términos territoriales, eran pequeños, pero que, en ocasiones 
presentaban limitaciones, como el transporte y la comunicación que los volvían intransitables. Se 
puede decir, a ciencia cierta, que la región que mejor conocían los delegados apostólicos era Li-
món, pues muchos de sus viajes iniciaron y concluyeron por ese puerto usándola como puerta de 
ingreso a Costa Rica. No sugiriendo con esto que conocieron las zonas de Talamanca en el Caribe 
sur costarricense o la región de las Barras del Colorado en el norte del Caribe del país.

Ahora bien, sabiendo lo anterior, es comprensible que el primer informe sobre la costa ca-
ribeña hondureña enviada por el delegado apostólico de la zona no fuese tan precisa. En su 
primera visita a Honduras, cuando fue a presentar sus credenciales en 1909, Mons. Cagliero, 
hablando de la costa Atlántica o Mosquita, como él mismo la llamaba,7 indicaba que además de 
ser el territorio más extenso de Honduras – lo cual es cierto – “viven millones de seres que no 
tienen quisa la conciencia de ser ciudadanos ni hijos de Dios” (AAV.SS-ANAC. Fasc. 88 F. 28v.). En 
primer lugar, sobre esta aseveración, hay que aclarar que la información enviada por Cagliero a 
la Santa Sede corresponde, en realidad, a lo que otros le comentaron sobre la región y no preci-
samente lo que haya podido ver gracias a su visita a la zona; de ahí que dicha relación contuviera 
información imprecisa. Con todo, la afirmación es a todas luces falsa, pues en la región caribeña 
de Honduras nunca vivieron millones de habitantes: para 1910, un año después de la visita de 
Cagliero a ese país y según las fuentes oficiales, existían no más de 550.000 habitantes en todo 
el territorio. Si bien es cierto que la Mosquitia no era territorio del cual Honduras tuviera mucho 
control, dominio de la información y además poca precisión de datos, no es ni relativamente 
cercano indicar que ahí vivían millones de seres humanos. Sin embargo, su informe si presentó 
varios elementos que fueron casi la norma en estas relaciones que elaboraron él y los demás 
representantes pontificios, que era mencionar que la religión católica tenía un bajo impacto 
entre los habitantes de la zona y que, para ser más precisos, vivían sin fe, lo que se reflejaba en 

6	 El texto original era en italiano y decía: “la difficoltá e quasi impraticabilitá delle strade in questa stagione”. AAV.
SS-ANAC. Fasc. 17 P. 116, sin embargo, todo el informe se encuentra entre los folios, 112-120.

7	 Hay que aclarar que no se tiene certeza que Mons. Cagliero conociera la costa caribeña hondureña en ese viaje, 
todo indica que el repitió lo que otros le mencionaron sobre el sitio. 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


9Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

el índice de nacimientos ilegítimos que rondaba entre el 70 y 80% del total de partos, indicaban 
los enviados papales (Sandí, 2025, p. 344). 

Por ello, siguiendo las instrucciones que Roma le dio, Cagliero propuso que en dicha región 
se creara “una Prefectura o Vicariato Apostólico para toda la Costa Atlántica y confiarse a un 
grupo de misiones quienes se propondrían formar nuevos devotos de la patria e hijos de la Ygle-
sia” (AAV.SS-ANAC. Fasc. 88 F. 29.). Así lo dijo y así lo hizo: cuando se creó la Provincia Eclesiás-
tica de Honduras, que creó la arquidiócesis de Tegucigalpa la diócesis de Santa Rosa de Copán y 
el vicariato apostólico de San Pedro Sula. Si bien se erigió la provincia eclesiástica en 1916, con 
la bula Quae rei sacrae, de Benedicto XV, y Cagliero ya había salido de la región, él fue el artífice 
de la erección8 pues fue quien negoció con el gobierno civil la aceptación de tal erección y el 
hecho de que se le permitiera a la orden de los lazaristas ser los misioneros encargados de dichas 
tierras, en las cuales se nombró primer vicario apostólico a Mons. Juan Sastre y Riutort (AAV.SS-
ANAC. Fasc. 61 Arcidiocesi di Tegucigalpa (Honduras) F. 48 y Fasc. 17 f. 221). 

La propuesta de Cagliero debe estudiarse bajo las órdenes que emitía la Santa Sede, pues 
si bien ella les pedía informes, también, les solicitaba posibles soluciones a los males religiosos 
que aquejaban a la región. Por ello, cuando Cagliero presentó los serios problemas que había de 
abandono estatal, introducción de protestantes, mezclas étnicas e idiomáticas y la residencia 
de indígenas sin cristianizar en la región Caribe – porque nunca tuvo bajo su jurisprudencia a 
Panamá –, propuso que lo mejor era crear prefecturas o vicariatos apostólicos en las costas cari-
beñas de Honduras, Nicaragua y Costa Rica. Esta indicación fue secundada por sus sucesores en 
el cargo y, a continuación, se verá el manejo que se le dio a la situación cuando debió crearse el 
vicariato apostólico del Limón, en Costa Rica y el del Darién, en Panamá así como las respectivas 
designaciones de sus vicarios apostólicos. 

Creación de los Vicariatos Apostólicos de Limón, Costa Rica y Darién, Panamá.

Luego de unas largas y tortuosas negociaciones en torno de la división de la diócesis-país de 
San José de Costa Rica, que había tenido inicio en 1908,9 año en el que llegó Mons. Cagliero al país, 
el vicariato apostólico de Limón vio la luz en 1921. El problema de la división nunca fue Limón, pues 
desde un inicio y cuando se propuso ya una división real del territorio siempre se pensó como un 
vicariato apostólico dentro de los límites civiles de la provincia administrado por los padres de la 
misión (paulinos/lazarista), pues estaban en el país desde 1877 – con una breve salida por las leyes 
anticlericales entre 1884-1892 – por años habían atendido dicha región, a tal punto que tuvieron 
varias misiones en la región indígena, una escuela subvencionada por el Estado costarricense para 
“civilizar” a los indígenas y hasta cumplieron obligaciones políticas siendo vigilantes de la frontera 
de Costa Rica con Colombia y luego con Panamá (Sandí, 2012, p. 293-297). Entre lo negociable de 
la Santa Sede y el Estado costarricense, a través de la Internunciatura, se encontraba un punto 
que consistía en una ayuda económica proporcionada por el gobierno de la república de Costa Rica 

8	 Existe una investigación sobre el trabajo de Mons. Juan Cagliero en la creación de la arquidiócesis de Tegucigal-
pa en Honduras, con utilización de fuentes hondureñas que se recomienda leer: Sierra Fonseca (1993).

9	 Para observar una visión más detallada de lo sucedido en torno a la creación de la Provincia de Costa Rica se re-
comienda leer: Sandí Morales, José Aurelio. La delegación apostólica en la América Central y su rol en la creación 
de la Provincia Eclesiástica de Costa Rica 1908-1921. Archivo Histórico Arquidiocesano Bernardo Augusto Thiel 
Sección Monseñor Sanabria, San José, 2021, http://ahabatcr.org/assets/files/JASM_delegacion_apostolica.pdf. 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index
http://ahabatcr.org/assets/files/JASM_delegacion_apostolica.pdf


10Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

para mantener la nueva sede episcopal, pues la representación papal sabía que desde hacía años 
el gobierno subvencionaba misiones católicas en la zona del Caribe. 

Luego de las diversas tratativas que se llevaron adelante se decidió que el vicariato apostó-
lico tendría territorialmente la provincia homónima de Limón, y que estaría sujeta a Propaganda 
Fide y atendidas por los padres de la misión de la provincia de Colonia de Alemania.10 Según lo 
indicado por los mismos lazaristas, los límites de su vicariato era el siguiente: “Ocupa actual-
mente este Vicariato la Provincia civil de Limón, o sea toda la parte oriental del país (ca. 10000 
km2), desde Punta Casilla (frontera de Nicaragua) hasta el río Sixaola (frontera de Panamá), 
limitándola al Oeste, por partes las provincias de Heredia, Cartago y Puntarenas” (A. C. P. F. Rub 
49/1927 N.S. Vol 936 Limón p.157.). El gobierno costarricense aceptó todo eso y hasta dotó de 
una subvención económica al vicariato para su manutención, debido a la pobreza que se veía en 
sus tierras. En el siguiente cuadro se evidencia la dotación económica datada desde el siglo XIX 
pero que va a notarse aún más en el siglo XX, en los años que se muestran que, aunque no son 
consecutivos, pretenden ser una muestra de los montos destinados por parte del gobierno de 
Costa Rica a las misiones en Limón y, posteriormente, al vicariato apostólico. Dicha selección de 
años no tiene otro fin, ni oculta información de ningún tipo que afecté la presente investigación, 
solo mostrar los montos destinados.

Cuadro 1 – Subvención que brindaba el gobierno de Costa Rica a las misiones católicas en Limón desde 1888 hasta 
el monto entregado al vicariato apostólico en 1931.

Año Parroquia, misión o Vicariato Monto en pesos y colones (colones luego de 1896)

1882 Al Cura de Limón y Talamanca $ 60 c/u

1883 Al Cura de Limón y Talamanca $ 50 c/u

1885 Al Cura de Limón $ 50

1904 Cura de Limón ¢ 90

1904 Cura de Talamanca ¢ 70 

1904 Coadjutor de Talamanca ¢ 50

1906 Cura de Limón ¢ 90

1906 Cura de Talamanca ¢ 100

1906 Coadjutor de Talamanca ¢ 50

1910 Cura de Limón ¢ 88

1910 Cura en Talamanca ¢ 98

1910 Coadjutor en Talamanca ¢ 50

1924 Subvención al Vicariato de Limón ¢ 6000

10	 Y que propiamente Limón atendían desde 1894. En sí, ante Propoganda Fide se presentó la siguiente división en 
parroquias de Limón: “1896 se hizo una División de esta manera 1. Parroquia de Limón. Desde el río Bananito hasta 
el río San Juan o sea frontera de Nicaragua, incluyendo partes de la provincia de Cartago, como Turrialba y el Valle 
de San Francisco; 2. La Misión de Talamanca, desde el río Bananito hasta el río Sixaola o sea frontera de Panamá, 
incluyendo los indios de Chirripó (provincia de Cartago)”. En: A.C.P.F. Rub 49/1927 N.S. Vol 936. Limón. F. 156.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


11Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Año Parroquia, misión o Vicariato Monto en pesos y colones (colones luego de 1896)

1923 Subvención al Vicariato de Limón ¢ 6000

1925 Subvención al Vicariato de Limón ¢ 6000

1926 Obispado de Limón y misiones del vicariato ¢ 9000

1927 Obispado de Limón y misiones del vicariato ¢ 9000

1928 Obispado de Limón y misiones del vicariato ¢ 9000

1929 Vicariato de Limón ¢ 12000

1929 Misioneros de Limón ¢ 3000

1930 Vicariato de Limón ¢ 12000

1930 Misioneros de Limón ¢ 3000

1931 Vicariato de Limón ¢ 612*

1931 Misioneros de Limón ¢ 153*

*La caída abrupta del monto destinado en el año de 1931 se originó a causa del impacto que tuvo en Costa Rica 
la crisis de octubre de 1929 en la Bolsa de New York.

Fuentes: Costa Rica, Colección de Leyes y de Decretos para los años de: 1882, 1883, 1885, 1904, 1905, 1906, 
1910, 1923, 1924, 1925, 1926, 1927, 1928, 1929, 1930, 1931.

Ahora bien, surge la pregunta del por qué los misioneros alemanes de la orden de la Misión 
serían los encargados de pastorear el vicariato apostólico formado en tierras caribeñas de Costa 
Rica. Para dar respuesta es necesario ir por pasos, ya que diversos son los factores que la explican. 
El primero de ellos, resulta ser el hecho no menor de que, para aquellos años, esta era una de las 
pocas órdenes religiosas que el gobierno costarricense aceptaba dentro de su territorio, luego de 
la expulsión de casi todas en 1884. Ingresaron al país en 1877 para regentar el seminario central 
(Sanabria, 1973, p. 122), salieron en 1884 y regresaron en 1892 a seguir su labor educativa con las 
jóvenes vocaciones sacerdotales. Sin embargo, en esta segunda etapa, se dedicaron a atender dos 
regiones en particular del país:  el Pacífico sur y el Caribe sur, donde se encontraban grupos indíge-
nas como los Borucas y Térrabas (Quirós, 2004, p. 26-32) y los Bribrís, respectivamente. 

No se olviden las constantes visitas que hacía Mons. Bernardo Thiel, segundo obispo de Cos-
ta Rica y miembro de esta orden a los indígenas Guatusos en las llanuras del norte, a los cua-
les defendía incesantemente contra la explotación de los huleros nicaragüenses.11 A esto, se le 
debe agregar que el gobierno de Costa Rica desarrolló una especial relación basada en la mutua 
colaboración con esta orden, lo que la volvía de completa confianza para el poder civil, por no 
mencionar que los obispos Thiel y Gaspar Stork eran lazaristas y ambos llegaron a ser obispos 
en Costa Rica por nominación del gobierno civil del país. Con todo, ellos lograron adaptarse al 
clima propio de la región, característico por tener lluvias abundantes que provocaban constan-
tes crecidas en los ríos que los incomunicaban por varios días o semanas, sol abrazador y mucha 
humedad, aunado a las diversas enfermedades tropicales que le eran naturales. Por último, pero 

11	 Para ver al detalle un estudio sobre Mons. Thiel y los indígenas en la región de Guatuso se recomienda leer: 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


12Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

no menos importante, había un punto clave que los volvía indispensables en la tarea de asumir 
pastoralmente esta región: eran personas de confianza para los habitantes de la zona y espe-
cialmente de los indígenas, para quienes habían creado un diccionario en su propia lengua para 
catequizarlos (Boza, 2003, p. 123-125). Sin decir con esto que dicho proceso fuese un lecho de 
rosas, pues tuvo sus momentos de tensión como la misma autora ha explicado en sus trabajos. 
Sin embargo, también fueron personas de confianza para las autoridades de la UFCo e incluso 
para los negros que ahí residían. Con estos la confianza se afianzó gracias a la lengua de las au-
toridades de la compañía bananera y de los negros que había llegado a construir el ferrocarril, 
pues la mayoría de los misioneros sabía en alguna medida hablar inglés.

Cuando se tuvo que elegir al primer vicario apostólico de Limón, el cargo recayó sobre el mi-
sionero Agustín Blessing.  Entre toda la información que llegó a Roma sobre el lazarista12,  y que 
fue expedida por el clero, algunos laicos e incluso el gobierno civil, dirigido a la Congregación de 
Propaganda Fide, resaltó la enviada por Mons. Rafael Otón Castro Jiménez, primer arzobispo de 
San José de Costa Rica, Eladio Prado, laico católico, y el señor Matías Trejos, católico y “figura 
eminete nella Camera Legislativa di Costa Rica”. El primero de estos dijo sobre Blessing13 que 
poseía un “celo abnegado y constante en el servicio de las almas” y que tenía sobre él “formada 
la más alta opinión”.

Por su parte, Matías Trejos indicó que el “Presbítero don Agustín Blessing es el actual admi-
nistrador del Vicariato Apostólico de Limón”, al cual lo caracterizaban la “abnegación y perseve-
rancia con que durante varios años (creo que no fueron al menos de siete) estuvo al frente de las 
misiones de Talamanca, lugar que forma parte de dicho vicariato”. Para Trejos la perseverancia 
y abnegación de Blessing se hacía notar por hechos como el soportar el “clima insalubre que 
allí reina, la falta de vías de comunicación y de vida social y el carácter de aquellos indígenas, 
refractarios”. También exaltaba el estoicismo del lazarista, pues indicaba que, si bien el gobierno 
lo ayudaba económicamente, en especial cuando el Lic. Don Cleto González Víquez fue presi-
dente del país, Blessing debía tolerar que “las autoridades políticas-militares que allí se envían, 
lejos de ayudar al misionero, confrontan su labor” debido a la “conducta desordenada” que tales 
autoridades ejecutan en la zona. 

Por último, Eladio Prado indicaba elementos similares a los ya esbozados. Sin embargo, agre-
gaba que el padre Blessing, además de ser el rector del seminario del país, había sido misionero 
en dos regiones aisladas donde atendía a los indígenas de Térraba, Boruca, en El General y a los 
de Talamanca. Prado concluye su informe indicando que Blessing sabía alemán, español y un 
poco de francés e inglés, lo que le ayudaría en la zona. Según Prado, Blessing era ejemplo de 
hombre piadoso, que se encontraba siempre dentro de la sana doctrina; prudente, tenaz y que 
gozaba de “buena fama y buena salud” dado su excelente manejo de la administración, lo cual 
demostró en la dirección del “lazareto Las Mercedes, la Congregación Mariana de Caballeros y 
el Seminario Diocesano”.14 

Edelman, Marc. “Un genocidio en Centroamérica: Hule, Esclavos, Nacionalismo y la destrucción de los indígenas 
Guatusos-Malecus”, Revista Mesoamérica, Antigua, Guatemala, v. 19, n. 36, p. 539-591, diciembre 1998.

12	 Se debe indicar que Blessing era parte de una terna propuesta por la casa general de los Padres de la Misión que 
era compuesta por los otros dos sacerdotes de nombre: Nicolás Stappers y Federico Maubach.

13	 Sobre los otros dos posibles candidatos mencionó lo siguiente: sobre Stappers lo mismo que ya había indicado 
de Blessing, pero sobre Maubach indicó que no sabía mayor cosa de él.

14	 Toda la información sobre Blessing indicada en estos párrafos se encuentra en: A.C.P.F. Rub Nº151/1922. N.S. Vol. 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


13Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Ante toda esta información, pero principalmente por la relación que existía entre los pau-
linos, y en particular la de Agustín Blessing con el poder político costarricense, la Congregación 
de Propaganda Fide, bajo la aceptación de la autoridad papal, nombró a Blessing como primer 
vicario apostólico de Limón, siendo consagrado por Mons. Castro el 1° de mayo de 1922, tomando 
así posesión de su sede el 8 de mayo de ese mismo año (A.C.P.F. Rub Nº151/1922. N.S. Vol. 779. 
Mons. Agostino Blessing Vicario Apostolico di Limón. F166). Fue así como se dio inicio a un nuevo 
proceso de evangelización en el Caribe costarricense, con el establecimiento de un vicariato 
apostólico regentando por los padres lazaristas.

Por su parte, el periodo de negociación sobre la fragmentación de la diócesis de Panamá 
no fue tan prolongado como el costarricense a pesar de que presentaba características muy 
similares al caso de Costa Rica. En 1923, este país había pasado a ser parte de la jurisdicción de 
la Internunciatura de América Central, con sede en Costa Rica, y el nuncio que llevó adelante las 
negociaciones fue Mons. Angello Rotta. Fue en este año, precisamente, que las negociaciones 
empezaron y se prolongaron hasta 1925, cuando se creó el vicariato apostólico del Darién. Los 
términos de la negociación fueron técnicamente los mismos que con el caso costarricense, ya 
que era una zona que presentaba, según la Internunciatura de Costa Rica, características como 
escasez vocacional, difícil acceso a los diversos sitios, abundantes lluvias, bastante población 
indígena y mucha pobreza. 

Sin embargo, hay que ser claro con que, en un inicio, la idea era crear la arquidiócesis de 
Panamá, una diócesis en David y otra en Colón, la cual sería constituida por las provincias con 
costa caribeña. La primera delimitación propuesta fue la siguiente para la diócesis de Colón: 
“la parte oriental de la provincia de Panamá (Distritos de Chepo y Chimán) de las Provincias de 
Colón, Darién, Bocas del Toro y del Archipielago de las Perlas”,15 con una extensión territorial de 
aproximadamente 47.000 km2 y una población que rondaba 99.916 personas (ASV.SS-ANAC. 
Fasc. 17 F. 178). Sobre esta división hay un hecho que la misma internunciatura denomina un 
“imposible”, y era darle la provincia de Bocas del Toro a la Diócesis de David y no a la de Colón, 
cuando el mismo obispo de Panamá indicaba que así debía de ser la segmentación de su diócesis 
en pro de la nueva Provincia Eclesiástica.16 

El internuncio indicó que otras personas realizaron observaciones justas en contra de esta 
división que debían ser consideradas bajo la premisa de que el obispo de David, para llegar desde 
la provincia de Chiriquí, debía travesar montañas con caminos realmente difíciles en territorio 
despoblado y que la mejor vía era que se “dirigirse a Colón y llegar allá por mar”.17 Por ende, la 
entrega de Bocas del Toro a la Diócesis con sede en David no tenía ningún sentido, porque todas 
las comunicaciones, para llegar a Bocas del Toro en un tiempo relativamente breve, debían pasar 
por Colón. Esta era la razón por la que era mejor que ese territorio perteneciera al obispado con 
sede en esta última ciudad.

779. Mons. Agostino Blessing Vicario Apostolico di Limón. ff. 474-485.

15	 El texto original en italiano decía: “parte orientale della provincia di Panamá (Distritti di Chepo e Chiman), dalle 
Provincie di Colón, Darien, Bocas del Toro e dall’Arcipelago delle Perle”.

16	 La idea propuesta por la Internunciatura era crear la arquidiócesis de Panamá compuesta por las provincias 
de Panamá hasta el río Pacora, y las provincias de Coclé. Herrera y Los Santos. La diócesis de David tendría las 
provincias civiles de Chiriquí y Veraguas y la Diócesis de Colón con los límites ya indicados en el texto. Se reco-
mienda observar el mapa #1 del presente artículo.

17	 El texto original en italiano decía: “recarsi a Colón e giungervi di lá per mare”.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


14Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Unido a ello, el internuncio explicaba otros elementos para tener en cuenta sobre la divi-
sión que se había propuesto y el posible candidato que ocuparía la sede episcopal. En primer 
lugar, mencionó lo que sus informantes le habían indicado, señalando que el territorio del futuro 
obispado era muy pobre. Bocas del Toro, por ejemplo, era un territorio despoblado y la mayoría 
de la población vivía sobre el litoral y las islas donde la UFCo, que desarrollaba “el comercio del 
banano, única riqueza de aquellas regiones”18, era lo único que había. Considérese también que 
Bocas del Toro no proporcionaría ninguna ventaja económica a la nueva sede catedralicia, por-
que los pocos ingresos que tenía era gracias a los bautismos y confirmas que eran administrados 
por los Padres Lazaristas que misionaban en la zona y que, por ende, este inconveniente se debía 
solucionar con el nuevo obispo para que él lo tuviera claro. Debido a esta escases económica el 
mismo obispo de Panamá, el paulino costarricense, Mons. Guillermo Rojas Arrieta, propuso darle 
los territorios de la provincia civil de Panamá de Chapo, Chimán y las islas de Las Perlas a la sede 
de Colón para que tuviera una entrada financiera para su sostenimiento económico en una zona 
muy amplia territorialmente, de poca población concentrada, de distancias largas que debían 
recorrerse solamente por mar y que además tenía un “abundante elemento protestante”19 den-
tro de su territorio. Para dejar clara la propuesta, se presenta el siguiente mapa que fue enviado 
a la Santa Sede para que se observara con claridad la división propuesta. 

Mapa #1 con la posible división eclesiástica de Panamá.

Fuente: ASV.SS-ANAC. Fasc. 17 F. 178. F. 198r

18	 El texto original en italiano decía: “il comercio del banano, única risorsa di quelle regioni”.

19	 El texto original en italiano decía: “abbondante elemento protestante”.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


15Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Ahora venía la posible designación de un obispo para la sede en Colón. En esa oportunidad la 
Internunciatura, la cual estuvo de acuerdo con él, escuchó a Mons. Rojas Arrieta, quien propuso 
para Colón un presbítero de la Orden de los Hijos del Corazón Inmaculado de María. Sin embar-
go, este nombramiento debía comunicarse a dos órdenes que trabajaban en el territorio para 
evitar problemas, ya que desde 1917 los lazaristas atendían en Bocas del Toro y los capuchinos 
también hacían presencia en una parroquia de Colón (AAV.SS-ANAC. Fasc. 17. F. 179-180). El final 
del informe, por parte de la internunciatura, terminó indicado dos puntos de importancia para la 
Santa Sede: la primera era la de crear un “simple Vicariato Apostólico”20 en vez que un obispado, 
si así lo consideraba prudente, teniendo en cuenta las realidades de estos hechos descritos y 
era cosa que la Sede Apostólica podía determinar libremente y el segundo, que el arzobispo de 
Cartagena —de la cual Panamá dependía jurisdiccionalmente—, Mons. Brioschi, había decla-
rado en una carta datada el 24 de diciembre de 1923, que él no tenía ningún problema en que 
se disgregara de su arquidiócesis y se erigiese en Provincia Eclesiástica Panamá (AAV.SS-ANAC. 
Fasc. 17. Folio 180-181).

Ahora bien, al conocer todo este panorama, tanto Arrieta como la Internunciatura empeza-
ron a gestionar, junto con el gobierno panameño tal división. Esta negociación no tiene por qué 
verse como una forma de patronato o como un acuerdo concordatario, sino más bien como un 
acto diplomático, sin ser negligentes con el grado de pobreza que tenían las futuras divisiones 
eclesiásticas. Este hecho no respondía tampoco a un asunto netamente mercantilista de las au-
toridades católicas, sino que, en cierta medida, estaban en su derecho a negociar. Panamá no te-
nía un concordato con la Santa Sede, ni el Estado panameño era confesional como lo deja claro 
el artículo 26 de su constitución de 1904, vigente para estos años en los que se hizo la erección 
este indicaba: 

Es libre la profesión de todas las religiones, así como el ejercicio de todos los cultos, sin 
otra limitación que el respeto a la moral cristiana y al orden público. Se reconoce que la 
Religión Católica es la de la mayoría de los habitantes de la República, y la ley dispondrá 
se le auxilie para fundar un Seminario Conciliar en la Capital, y para misiones a las tribus 
indígenas (Constitución de la República de Panamá, 1904, p. 10).

Ante esta realidad constitucional, sumada la reconfirmación por parte de la internunciatura 
donde se indicaba que “no prevemos ninguna oposición por parte del gobierno civil; más bien, 
nos parece que aprueba dicha división y la encuentra bienvenida”,21 se llevaron a cabo las nego-
ciaciones para la erección de la nueva provincia eclesiástica. El internuncio comunicó a la Santa 
Sede que el gobierno apoyaría la división pues, además de ser de mucho prestigio y “lustre para 
la República, porque así se vería sancionada su plena autonomía de otros países, no solo política 
sino también religiosa”.22 Todo indicaba que no habría problema para la división. Sin embargo, 

20	 El texto original en italiano decía: “semplice Vicariato Apostólico”.

21	 El texto original en latín decía: “Nulla ex parte Gubernii civilis oppositionem praevidemus potius videtur Nobis 
Illum dictam divisionem approbare et gratam habere”.

22	 En una carta fechada el 14 de febrero de 1924 y firmada por el propio presidente de Panamá, Belisario Porras, 
le indicó al Internuncio Mons. Angello Rotta que él como presidente apoyaría en todo lo posible la creación de 
los nuevos obispados. Pero, indicaba que sería buena idea que el mismo obispo Rojas Arrieta en el periódico “La 
Estrella” “hagan publicaciones favorables relacionadas con estos asuntos”, así como levantar relaciones con 
bastantes firmas en David y Colón en la que se apoye el proyecto de la creación de la Provincia Eclesiástica de 
Panamá. La información de la presente cita se encuentra en: AAV.SS-ANAC. Fasc. 17. Ff. 184-185.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


16Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

para inicios de 1924, empezaron a publicarse una serie de artículos en diarios panameños de 
manera anónima y otros firmados donde se cuestionaba la viabilidad de la fragmentación de 
la diócesis. Los cuestionamientos venían bajo dos premisas en particular; una era que, si bien 
Panamá requería misioneros, era imperioso que los nuevos obispos de David y Colón fueran pa-
nameños y la otra, se esgrimía que el problema monetario sería grande, pues no había fondos 
para mantener tres sedes episcopales.

Las ideas expresadas en los artículos se sustentaban en varios elementos. El primero de ellos, 
el vinculante a obispos panameños, se apoyaban en el punto de que debía existir una nacionali-
zación de los presbíteros que residían en Panamá, unido a que los nuevos obispos, sí o sí, debían 
ser panameños. Este argumento se publicó en un artículo en cual se atacaba al actual obispo de 
Panamá, Mons. Guillermo Rojas Arrieta, que como ya se dijo era costarricense y se le acusó de 
que, cuando en 1921 hubo una guerra entre Panamá y Costa Rica por cuestiones limítrofes, el 
prelado no redactó una carta pastoral para incentivar el patriotismo de los panameños debido 
a su origen costarricense; guerra en la que, según uno de los artículos, se vio el espíritu patriota 
del clero panameño, pero no el de su prelado.23 También se le acusó de no hacer nada cuando se 
emitió el fallo White impuesto por Estados Unidos y que favorecía a los costarricenses.24 

Ante tales acusaciones, el obispo Rojas Arrieta tuvo que salir al paso y defenderse de ellas, lo 
cual hizo en una carta enviada a la Internunciatura en la que detallaba su proceder en la mencio-
nada guerra y en los otros cargos que se le achacaban. Sobre la guerra, Rojas Arrieta argumentó 
que durante el periodo que se prolongó la denominada Guerra de Coto, que fue del 21 de febre-
ro al 5 de marzo de 1921, él se encontraba en visita pastoral dentro de su diócesis y que fue ahí 
cuando se enteró del conflicto, pero que ya era tarde. Además, cuando regresó a la capital, “ya 
todo había pasado y los ánimos estaban sosegados”; que él no iba a prestarse para estar calen-
tando ánimos y darle “gusto a una turba de mozos vocingleros y bochinchosos” cuando, en su rol 
de obispo, había llamado a apaciguar los ánimos. Rojas terminó indicando que el problema tenia 
su origen en un grupo de radicales que deseaban obispos panameños, solo para que los dejaran 
hacer lo que quisieran, pero que eso era la opinión y punto de vista de un grupo pequeño de per-
sonas y no de la gran mayoría de la población (AAV.SS-ANAC. Fasc. 72 Diócesis de Panamá. F. 62). 

	 Añádanse a esto otros elementos en disputa que llegaron a enturbiar las aguas que en 
un principio eran mansas, sobre la erección de la provincia eclesiástica. Dentro de estos nuevos 
aspectos aparecieron quejas que iban desde lo económico, lo político en incluso lo religioso. 
Según la correspondencia consultada, las nuevas elecciones de 1924, en las cuales había llegado 
Rodolfo Chiari a ser presidente y un nuevo grupo de hombres al poder legislativo, las relaciones 
Estado-Iglesia en Panamá habían tomado otro rumbo. Empezaron, en este punto, a cuestionarse 
elementos como la mismísima creación de la provincia eclesiástica; la formación del seminario; 
el deseo de crear leyes que eliminarían la persona jurídica de la Iglesia católica; la eliminación de 

23	 En el año de 1924, en particular después del mes de abril, el obispo Rojas envió a la Internunciatura con sede 
en Costa Rica una gran cantidad de recortes de periódico con artículos que hablan sobre los temas de la nacio-
nalización del clero residente en el país, que los futuros obispos debían ser panameños y hasta el problema de 
tener obispos extranjeros. Sin embargo. los titulados: “La sede episcopal panameña”, “Arzobispo e intrigas”, 
“Por la Nacionalización del Clero”, “Por el honor nacional” “La cuestión del clero nacional” fueron los que más se 
centraron en desarrollar estas temáticas. Esta información se encuentra en: AAV.SS-ANAC. Fasc. 72 Diócesis de 
Panamá. Ff:  39, 41, 42, 43, 46.

24	 Para ver una estudio relativamente reciente y más completo sobre la denominada Guerra de Coto se recomien-
da leer: Arguedas Espinoza (2019).

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


17Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

la educación religiosa en los recintos educativos públicos del país y hasta la facultad de realizar 
procesiones fuera de los templos, indicaba la Internunciatura a la Santa Sede a Roma mediante 
una carta dirigida por Mons. Rojas (AAV.SS-ANAC. Fasc. 72 Diócesis de Panamá. F. 72). 

Este panorama era completamente distinto al que pudo vislumbrarse cuando Belisario Po-
rras era el presidente. En medio de este ambiente caldeado, Mons. Rojas comunicó que tenía 
en su casa episcopal a Mons. Felipe Cortesí, nuncio en Caracas, quien estaba ahí esperando un 
vapor que lo llevase a Bolivia para desarrollar un encargo que el Santo Padre le había encomen-
dado (AAV.SS-ANAC. Fasc. 72 Diócesis de Panamá. F. 52). Cortesí al conocer en una conversación 
con Rojas Arrieta la situación actual, le propuso que, debido a los problemas financieros, se crea-
rán dos vicariatos en vez de dos diócesis (AAV.SS-ANAC. Fasc. 72 Diócesis de Panamá. F. 54). La 
propuesta de Cortesí fue escuchada y la idea fue configurándose según iban presentándose las 
circunstancias. Al final, se propuso crear la Arquidiócesis de Panamá con el vicariato apostólico 
del Darién, al que el Estado se comprometió a financiar con la intención de contribuir en la aten-
ción de los indígenas de San Blas (AAV.SS-ANAC. Fasc. 74. Diócesis de Panamá. F. 2). 

Por último, en una carta expedida por la Internunciatura del 3 de diciembre de 1925, 4 días 
después de la supuesta expedición de las bulas, se anuncia que la división territorial de la nueva 
provincia eclesiástica sería la siguiente: al vicariato apostólico de Darién le correspondían “las 
dos provincias civiles de Colón y Darién, según sus propios confines políticos, más el Archipiélago 
de las Perlas; y ha elevado al mismo tiempo a la categoría de Arquidiócesis la Diócesis de Pana-
má” a la cual se agregaría la parroquia de Chepo, pero la de Chimán al vicariato de Darién porque, 
según las palabras de Rojas Arrieta, “siempre se ha considerado como perteneciente al Darién” 
(AAV.SS-ANAC.  Fasc. 74. Diócesis de Panamá. F. 9). Por último, Rotta le comunicó en la carta del 
3 de diciembre a Mons. Rojas que se pusiera en contacto con el provincial de los Capuchinos de 
Cartago para que los invitara a “retirar inmediatamente los dos padres de la parroquia” de Colón 
y confiarla “enseguida a dos Padres Misioneros del S.C. de María” que sería la orden que desde 
ese momento en adelante se encargaría de pastorear el vicariato.25 De este modo quedó creado 
el Vicariato Apostólico del Darién, el cual quedó bajo la supervisión de Propaganda Fide, la cual 
confió a los Misioneros del Sagrado Corazón de María el regentar la nueva división eclesiástica.

Los informes e informaciones a Propaganda Fide: entre sacramentos, lluvias constantes, hu-
racanes, enfermedades, lagrimas, incendios y negros muy católicos

Hubo un punto en el que Propaganda Fide fue bastante estricta con los vicarios apostólicos 
y este era vinculante en la realización de informes anuales y quinquenales26 sobre los avances y 
retrocesos que tenían las misiones, así como en la detallada comunicación de novedades que se 
presentaran en los territorios que se tuvieran a cargo. Tanto así que, cuando un vicario -o en su 
defecto el encargado en momentos de sede vacante- no realizaba el informe correspondiente, 

25	 AAV.SS-ANAC. Fasc. 74. Diócesis de Panamá. F. 16v. La correspondencia es mayor y las discusiones, respuestas 
y contrapropuestas son más amplias, pero acá por cuestión de temática y espacio se realizó un resumen. Los 
fascículos 72 y 74 del Archivo Apostólico Vaticano en su división de la Internunciatura Apostólica de América 
Central contiene todos las cartas, telegramas, propuesta y mapas de la división que se proponía y que se ejecutó 
al final para el caso de provincia eclesiástica de Panamá.

26	 Se aclara que estos informes no son necesariamente vinculantes a los que se debían realizar cuando un vicario 
realizaba su visita Ad Limina. Pudo darse el caso que se dio la visita y coincidió con el informe quinquenal, pero 
como ya se indicó o se deben confundir dichos informes.  

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


18Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

la internunciatura o la misma Propaganda Fide preguntaba qué había pasado. Un ejemplo, fue 
el caso de Mons. Agustín Blessing, vicario de Limón en Costa Rica, cuando en agosto de 1923 
explicaba detalladamente por qué no había presentado su informe anual al cardenal Guillermo 
Van Rossum, quien para entonces era el Prefecto para la Congregación de Propaganda Fide. En 
la carta, entre otras cosas, Blessing señalaba que al ser un territorio eclesiástico de recién fun-
dación, él trabajaba “todo el tiempo con un solo sacerdote misionero” y por ello le era imposible 
presentar el dicho informe. Pero lo que sí podía asegurarle era que, en conciencia, él no había 
dejado de “trabajar en el ministerio de la Salvación de las almas”. Lo cual realizaba caminando 
largas distancia entre “las poblaciones diseminadas, los caminos, la lengua, la falta de coope-
radores en el ministerio mismo, las sectas enemigas y principalmente el clima mortífero que 
domina en toda la región del Vicariato”. Estas eran las razones por las que Blessing consideraba 
que la misión, no había tenido grandes avances, pero que esperaba realizar el informe detallado 
para el año de 1924 (A. C. P. F. Rub 49/1923 N.S. Vol.839.Agostino Blessing. Vicario Apostolico. 
Limón. F. 993). 

¿Pero qué era lo que contenían dichos informes que tanto solicitaba e interesaba a la Santa 
Sede? La respuesta es relativamente simple y compleja a la vez, pues tenían de todo. Dichos in-
formes -fueran anuales o quinquenales- presentaban cuadros estadísticos de sacramentos y de 
datos sobre el impacto de la evangelización y catolicidad de las personas. Sin embargo, también 
estaban los informes extraordinarios donde, además de los mencionados cuadros, también se 
explicaba algún hecho que mereciera particular atención. En primer lugar, se muestra el cuadro 
-uno de los mejores remitidos a Propaganda Fide- enviado por Mons. Federico Hopkins, Vicario 
Apostólico de Honduras Británica (Belice), en su informe de 1921. En este, Mons. Hopkins agra-
deció en primera instancia el envío de L 2000 para el desarrollo de la misión de los religiosos 
de la orden de la misión de Limburg, en Alemania, que llegaron a Belice con un monto total de 
$1.449. También indicó que en ese momento estaba construyendo escuelas para la educación 
de los jóvenes, así como un convento para los religiosos. El cuadro presentado contenida la si-
guiente información:

Cuadro 2 – Frutos espirituales del año 1921.

Actividad Corozal San 
Esteban

Orange 
walk

Stann 
Creek

Punta 
Gorda

Benue 
Viejo Belize Cayo Summa 

Totalis

Bap Inf 231 26 137 146 228 62 210 80 1120

Bap Adl 19 4 4 39 5 68

Confi 13716 3421 6857 700 8460 6780 18787 5030 70051

Comm in Tep 18650 3868 11725 11817 19180 5445 2265 5340 98290

Comm extra Re 4755 299 984 3370 400 19595 450 42399

Matrimonia 41 6 19 59 8 49 25 207

Ultima Sacramenta 44 6 38 40 60 98 53 46 3852

Conf 515 20 66 97 122 35 99 28 982

Parati ad i Commun 221 30 96 63 60 30 230 72 807

Conciones et eshorta 460 160 170 208 370 183 240 260 2051

Catecheses 295 125 269 100 100 156 356 310 1171

Exercitia Religiosis 1 1 2 1 5

Exercitia Studiosis 1 1 1 3

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


19Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

Actividad Corozal San 
Esteban

Orange 
walk

Stann 
Creek

Punta 
Gorda

Benue 
Viejo Belize Cayo Summa 

Totalis

Missiones 1 1 2 2 6

Novenae et Tridua 3 6 7 3 5 6 5 4 39

ViSit Hop 265 3 340 150 125 61 944

Visit carc 4 3 55 62

Visit Infirm 384 278 900 300 150 1250 123 3385

Sodalitates 5 1 5 3 5 3 6 4 32

Numerus Sodalium 249 47 190 158 190 87 621 185 1727

Socci foed SS. Cord 2395 160 850 600 600 163 1524 367 6659

Alumni in Collegio 121 244

Pueri in Scholis 255 78 121 270 290 95 294 98 1501

Puellae in Scholis 259 75 128 250 243 84 417 76 1532

Fuente: A. C. P. F. Rub. Nº 151/1921.  N.S. Vol. 706. Hopkins Mons. Federico Vic Ap. Honduras America Antilla. F. 281.

 Como se puede observar, solían enviarse desde los elementos más básicos que eran de 
interés para la Santa Sede, como bautismos de niños y adultos, confirmaciones, matrimonios y 
sacramentos en general, pero, también, aspectos vinculados al deseo de expandir la fe mediante 
la educación. Esto era muy importante, porque el informe permitía a las autoridades de Propa-
ganda Fide hacer estudios sobre los niños y niñas que frecuentaban las escuelas y decidir si po-
día aumentarse o no el presupuesto destinado a educación para la misión. Con datos asociados 
a los sacramentos Roma podía hacer estimaciones sobre el número de misioneros que podían 
requerirse en las zonas de cada vicariato, pues la norma era que pidieran más presbíteros, lo 
cual no era tan simple, pues Propaganda Fide siempre argumentó escases de sembradores para 
el campo.

En estos informes también se notificaban las desgracias e infortunios que sucedieran en la 
región. Por una cuestión de espacio se hará mención a dos de ellos: el primero fue el paso de un 
huracán que afectó la costa de Bluefields entre finales de octubre y principios de noviembre de 
1935 y el segundo el incendio en la casa episcopal de Limón que cobró la vida del segundo vica-
rio apostólico, Carlos Wollgarten, en 1937. Sobre el caso del huracán, lo primero que se conoció 
fue el telegrama que envió el Nuncio de Nicaragua, Costa Rica y Panamá, Mons. Carlo Chiarlo, 
en primera instancia el 3 de noviembre de 1935 al “Sotto-Segretario di Stato de la Santa Sede 
Mons. Alfredo Ottaviani”, en el cual le informaba sobre el paso de un huracán por el vicariato y 
que había generado una destrucción devastadora sobre la costa oriental de Nicaragua (A. C. P. F. 
Rub 49/1935 N.S. Vol 1321. Bluefields. P. 155). 

El mismo Chiarlo envió a Propaganda Fide otro comunicando donde, además de indicar lo 
ya expuesto, recomendó bajo su criterio “carita allá Congregazioni” [de Propaganda Fide], de-
bido a las muchas víctimas y demasiados daños generados por el huracán (A. C. P. F. Rub 49/1935 
N.S. Vol 1321. Bluefields. P. 154). La respuesta que se dio entre la Congregación de Propaganda 
Fide y el gobierno central de la Santa Sede fue el de ayudar al vicariato, que era pastoreado por 
Mons. Matías Juan Solá y Farrell, de la orden capuchina y sus compañeros misioneros. En sí, la 
respuesta de la “Pontificia Obra de la Propaganda Fide” era que haría “lo posible por responder 
al llamado de Mons. Nunzio después de que V.E.R., comunicara la noticia a Su Santidad que en 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


20Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

su inmensurable bondad de su corazón sabrá encontrar modo de consolar tanta aflicción”.27 La 
respuesta de la Santa Sede fue expedita, pues el mismo 7 de noviembre se le comunicó desde 
la Secretaría de Estado del Vaticano al Prefecto de la Propaganda Fide, Mons. Pietro Fumasoni, 
que el papa conocía ya la desgracia en Nicaragua y que, como prueba de su paternal interés por 
los afectados, enviaba la confortable bendición apostólica, pero también, y más importante aún, 
mediante la delegación apostólica en Washington vendría “expedida a Mons. Chiarlo la suma de 
mil dólares para los primeros y más urgentes socorros”.28 

Por otro lado, está el triste episodio de la muerte de Mons. Carlos Wollgarten, segundo vi-
cario apostólico de Limón, a causa del incendio que consumió su casa episcopal, en la que es-
taba durmiendo y se reponía de una enfermedad en mayo de 1937 cuando ocurrió el siniestro. 
De nueva cuenta, le tocó a Mons. Carlo Chiarlo comunicar al cardenal Mons. Pietro Fumasoni 
que, el 28 de abril, a causa de un “edema cerebral causado por las quemaduras del cuerpo que 
el adolorido Prelado sufrió durante el incendio que destruyó su casa donde yacía enfermo de 
amebas” Mons. Wollgarten había fallecido.29 El reporte indicaba que el vicario, en un inicio, ha-
bía sufrido poco por las quemaduras y que se podía recuperar, sin embargo, y cómo ya se sabía 
desde el tiempo en el cual se hicieron los interrogatorios para su elección, en 1935, que si bien 
su salud era buena en él permanecía “alguna intoxicación sufrida en la guerra -hace referencia 
a la Primera Guerra Mundial- por los gases envenenados” con los había sido rociado en aquella 
época,30 lo cual no le permitió sobrevivir pues, según su provicario, el presbítero Francisco Mora, 
este gas que aún le permanecía en el cuerpo fue lo que le produjo una inflamación en el pecho 
que le “produjeron pus en el cerebro y asfixia que le quitaron la vida” (A. C. P. F. Rub 49/1937 N.S. 
Vol 1321. Limón. f. 408). 

El nuncio comunicaba con pesar la noticia de la muerte, pero también la nueva realidad del 
Vicariato pues, con Wollgarten, se había nombrado a un hombre de apenas 40 años, el cual se 
había ganado la simpatía tanto de los habitantes de Limón, como de las mismas autoridades del 
Gobierno central, que le declararon funeral de Estado. Empero, que en particular por su celo 
misionero, manejo del inglés, dotes y virtudes se hubiera esperado que rigiera el vicariato por 
muchos años pero, con su muerte, todo lo planeado se venía abajo y debían buscar un nuevo 
vicario apostólico, el cual según Chiarlo podría ser Juan Odendahl, a quien catalogó de “buon 
soggetto” (A. C. P. F. Rub 49/1937 N.S. Vol 1321. Limón. f. 388v).

El informe de Chiarlo continuaba indicando la realidad económica del vicariato. Para ello se-
ñalaba que Mons. Wollgarten tenía dinero del vicariato en colones y en dólares y unas monedas 
de oro que el papa Pío XI le había regalado “para ayudarlo especialmente en la fundación de una 

27	 El texto original en italiano decía: “Pontificia Opera della Propaganda della Fede farà il possibile per rispondere 
all’appello di Mons. Nunzio dopo che V.E.R., di comunicare la notizia alla Santità Sua che nell’inesauribile bontà del 
suo Cuore saprà trovar modo di consolare tanta afflizioni.” A. C. P. F. Rub 49/1935 N.S. Vol 1321. Bluefields. P. 155.

28	 El texto original en italiano decía: “verrá spedita a Mons. Chiarlo la somma di milla dollari per i primi piú urgenti 
soccorsi”. A. C. P. F. Rub 49/1935 N.S. Vol 1321. Bluefields. P. 158.

29	 El texto original en italiano decía: “edema cerebrale causato dalla bruciature al capo che il compianto Prelato si 
era fatto durante l’incendio che distrusse la sua casa, dove giaceva infermo di “amebe””. A. C. P. F. Rub 49/1937 
N.S. Vol 1321. Limón. P. 388.

30	 El texto original en italiano decía: “alquanto dell’intossicazione sofferta in guerra per i gas venefici”. A. C. P. F. 
Rub 49/1935 N.S. Vol 1321. Limón. f. 281.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


21Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

escuela que sería dirigida por las Hermanas Oblatas del Divino Amor”,31 que en teoría ingresaría a 
Limón apenas estuviese la escuela construida. Todo ese dinero se encontraba en una caja fuerte 
que, por orden del mismo prelado, se le entregó a su amigo el Doctor Alisbury, quien indicó que 
no había abierto la caja fuerte porque deseaba “hacerlo con todas las solemnidades requeridas 
por las leyes”.32 

También se comunicó que Mons. Wollgarten tenía dinero en bancos de Costa Rica a título 
personal. Sin embargo, eran del vicariato, y que si bien sabían que habría problemas para liberar 
dichos dineros, los inconvenientes no eran insalvables, pues “los parientes del difunto son ópti-
mos católicos”33 y no generarían mayor obstáculo. Unido a que ya en la región centroamericana 
se sabía que en casos similares la jurisprudencia civil resolvió a favor de la Iglesia “basándose so-
bre el carácter religioso del difunto que había realizado votos de pobreza”.34 Por último, tanto el 
provicario Acosta y el Nuncio Chiarlo se dieron a la tarea de enviar la información respetiva para 
formar una terna de la cual debiera salir el nuevo pastor. En líneas generales, ambos proponían, 
aunque con nombres diferentes, a hombres con carácter misionero, de entrega y sacrificio, pero 
también que manejase con mucho cuidado y precisión las relaciones con el gobierno del país y 
con los habitantes de Limón, lo cual, con estos últimos lo podría hacer un misionero que hablara 
en inglés, como era el caso de Juan Odendahl, quien a final de cuentas terminó siendo elegido 
sucesor del difunto vicario. 

Por último, se hará alusión a un elemento que llenaba de orgullo y optimismo a los vicarios 
apostólicos y a las mismas autoridades vaticanas sobre lo que pasaban en las tierras centroame-
ricanas y esto era la gestión para entregar condecoraciones a personas que habían mostrado su 
grado de compromiso y vivencia de la fe católica en dichas tierras. Se expondrán tres casos, uno 
en Belice, otro en Limón y el último en San Pedro Sula. La primera de ellas fue la otorgada el 30 
de octubre de 1925, cuando Mons. José Murphy, vicario de Belice escribió a Propaganda Fide in-
dicando que deseaba se considerara otorgarle la honorifica condecoración de la Orden Ecuestre 
de San Gregorio, por su lealtad y servicios a la fe católica a los señores: “Ludovicus Cuevas, Io-
sephus Folgarait, Henricus Melhado, Iacobus Burn et Alexander Hunter”. En términos generales, 
Mons. Murphy los catalogaba como: “hombres adoradores del culto divino, que con su ejemplo 
y sus trabajos, así como por su aporte de recursos económicos han sostenido iglesias y escuelas 
para la educación cristiana de la juventud, en todo el Vicariato”.35 La respuesta por parte del 

31	 El texto original en italiano decía: “per aiutarlo specialmente nella fondazione di una scuola che sarebbe retta 
dalla Suore Oblate del Divino Amore”. A. C. P. F. Rub 49/1937 N.S. Vol 1321. Limón. f. 388v.

32	 El texto original en italiano decía: “farlo con tutte le solennità richieste dalle leggi”. A. C. P. F. Rub 49/1937 N.S. Vol 
1321. Limón. f. 389.

33	 El texto original en italiano decía: “i parenti del defonto sono ottimo cattolici”.

34	 El texto original en italiano decía: “basandosi sopra il carattere di religioso del defonto che aveva fatto voto di 
povertà”. A. C. P. F. Rub 49/1937 N.S. Vol 1321. Limón. f. 389v.

35	 A. C. P. F. Rub 49/1925. N.S. Vol. 839. Honduras-Belice. Ff. 744. Toda la información enviada por Mons. Murphy en 
el texto original está en latín, pero para una mayor y más fácil comprensión se tradujo al español. La descripción 
de los méritos de estos hombres no solo se expuso de forma general, sino también individual. Las descripciones 
individuales indicaban lo siguiente: Ludovicus Cuevas, un católico óptimo, ejemplar, generoso que siempre ha 
contribuido a la erección y restauración de edificios religiosos, sean iglesias que escuelas, como fue la academia 
de S. Catalina que regentaban las Hermanas de la Misericordia. Además: dio seis becas para la educación de jó-
venes. Por su parte, de Henricus Melhado mencionaba que: era un católico celante y ardoroso, que ayuda mucho 
en las misiones y promover la educación católica entre los jóvenes. Sobre Iosephus Folgarait, indicaba que era 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


22Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

cardenal Van Rossum llegó el 21 de diciembre del 1925, donde indicaba que enviaba los breves 
apostólicos en los cuales se nominaba a los ya mencionados para ser parte de los Caballeros de 
la Orden de San Gregorio Magno (A. C. P. F. Rub 49/1925. N.S. Vol. 839. Honduras-Belice. Ff. 750).

Para el caso de Limón, el 19 de junio de 1936, su vicario, Carlos Alberto Wollgarten, escribía 
al Prefecto de Propaganda Fide que se les diera la condecoración del diploma de beneméritos 
a dos negros36 que vivían en su vicariato: los señores John Smith y David Shergoldin por ser 
ellos: 1. Grandes benefactores de la Misión. 2. Catequistas, especialmente entre los protestan-
tes, durante unos cuarenta años. 3. Ejemplos vivos de fidelidad a la Iglesia. 4. Ambos de 67 y 71 
años respectivamente. Y, por último, que esta distinción sería un gran medio de propaganda 
entre los protestantes, quienes los tienen en alta estima; pues se darán cuenta de que los po-
bres negros que tan activamente ayudan a difundir la fe no están olvidados en Roma, sino que 
su labor era muy apreciada. La respuesta de Propaganda Fide, por medio del cardenal Mons. 
Domenico Tardini llegó el 21 de julio del mismo año indicando que se concedía la medalla y 
benemeritazgo “a los señores negros JOHN SMITH y DAVID SHERGOLD, católico del Vicariato 
Ap. De Limón (Costarica)”.37  

La última de estas solicitudes se generó el 10 de noviembre del 1938 y desde el vicariato 
apostólico de San Pedro Sula, Honduras. En aquella oportunidad Mons. Juan Sastre, vicario del 
sitio, solicitaba a Propaganda Fide que se gestionara ante la Santa Sede la gracia de la con-
decoración de la placa de San Silverio Papa a “favor del Sig W.E.TURNBULL, Gerente General 
en Honduras de la United Fruit Company el cual ha ayudado mucho al Vicariato para la cons-
trucción de Iglesias y negocios de la Misión con generosidad”.38 Para este caso, igual  que las 
anteriores solicitudes, la respuesta fue afirmativa (A. C. P. F. Rub 49/1938 N.S. Vol. 1438. San 
Pedro Sula. F. 846).

El objetivo de presentar estos ejemplos es con el fin de dejar claro y demostrar el proceder 
evangélico de las misiones católicas en tierras centroamericanas, en particular en sus vicariatos 
al inicio del siglo XX. Por ejemplo, en el caso de Belice se hablaba de prohombres para la fe cató-
lica en territorio donde no necesariamente dicha fe era la mayoría dentro de la población, pero 
que, con su accionar y sus ejemplos de vida, demostraban un orgullo al ser católicos en tierra 
de “infieles” – por ser colonia inglesa – y en propiciar dicho culto en la colaboración de templos, 
construcción de escuelas católicas y difusión del pensamiento católico mediante periódicos. En 

un comerciante siempre católico y trabajador por esta fe. El cual con su ejemplo de vida y demás promueve las 
causas de la religión católica. Sobre la persona de Iacobus Burn que durante toda su vida se ha entregado a la 
causa de la religión. Al punto de ser por muchos años redactor de un periódico católico “The Angelus” el cual 
fue muy útil y fuerte a la hora de hacer propaganda y defensa de la doctrina católica y promover la causa de la 
educación católica. Por último, indica que fue el fundador en Belice de la “Catholic Order of Foresters”.  Y para 
concluir mencionaba que el señor Alexander Hunter, es muy querido por todos en la capital, por su buen carác-
ter y por su labor para el éxito y el progreso de nuestro Colegio de San Juan Berchmans. Nos brinda una gran 
ayuda económica y laboral. Se le considera el mejor líder y consejero de nuestros jóvenes católicos; y brinda una 
gran ayuda a los Padres en la administración del colegio.

36	 Toda la información enviada por el vicario apostólico estaba en inglés, la cual se tradujo al español para una 
mejor compresión. A. C. P. F. Rub 49/1936 N.S. Vol 1321. Limón. Ff. 365-366.

37	 El texto original en italiano decía: “ai signori negri: JOHN SMITH e DAVID SHERGOLD, cattolici del Vicariato Ap. di 
Limón (Costarica)”. A. C. P. F. Rub 49/1936 N.S. Vol 1321. Limón. F. 367.

38	 El texto original en italiano decía: “favore del Sig. W.E.TURNBULL, Gerente General in Honduras dell’United Fruit 
Company il qual ha molto aiutato il Vicariato per costruzioni di Chiese e per affari della Missione con generosità”. 
A. C. P. F. Rub 49/1938 N.S. Vol 1438 San Pedro Sula. F. 845.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


23Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

el ejemplo expuesto de Costa Rica se encuentra otra realidad. El vicario hizo una alusión directa 
al color de piel de los posibles homenajeados, les dice negros, pide para ellos el diploma y explicó 
sus razones y luego indicó sin reparo que era también para que los negros de las zona, católicos 
y protestantes vieran que Roma los reconocía y no estaba lejos de ellos. 

Esto sin duda hay que leerlo en clave catequética, pero también romanizadora, en especial 
de la cercanía del papa con sus fieles hijos. Por último, está el caso del gerente de la UFCo en 
Honduras, al cual se le pedía la distinción vaticana por su ayuda constante al vicariato. Es del 
único del que no se hace referencia de si era o no católico, sin embargo, parece que este dato 
era secundario al vicario que no lo mencionó, y tampoco para Roma quien confirió el reconoci-
miento por las ayudas brindadas dentro de las misiones caribeñas en dicho país. Todo lo anterior 
es muestra de ese manejo que tuvieron los vicarios ante las realidades que enfrentaban en estas 
difíciles tierras.

Conclusiones

En primer lugar, hay que dejar claro que la formación de vicariatos apostólicos en el Istmo 
Centroamericano respondió a una necesidad que desde años notaba la Santa Sede gracias a los 
informes que le llegaban por los obispos, sacerdotes y laicos diseminados en la región que le 
expresaban la realidad de la zona, pero en particular por lo que dijeron sus enviados pontificios 
luego de 1908. Para ser preciso, las formaciones de estos centros de misión deben verse como 
una propuesta de la delegación apostólica con sede en Costa Rica para la región que, en primera 
instancia, fue hecha gracias a los viajes y a la información recopilada por los obispos  Cagliero 
y  Marenco  quienes pondrían sobre la mesa la creación de prefecturas o vicariatos apostólicos, 
dados los “inconvenientes” – como ellos lo llamarían – de corte económico, comunicacional y de 
falta de fe que se evidenciaba en la población diseminada. Lo más propicio, para ellos, en ese or-
den de ideas, fue la erección de vicariatos administrados por órdenes religiosas que conociesen 
del manejo que se debía tener con poblaciones tan disímiles tanto en la fe, y la lengua, como en 
lo cultural.

Unido a lo anterior se puede observar, en los casos de creación de vicariatos en Costa Rica y 
Panamá, que los gobiernos apoyaron estas erecciones, aunque no necesariamente por su catoli-
cidad, sino más bien por el beneficio que esto les proporcionaba en el proceso de conformación 
de los estados, construcción y control de un territorio nacional. En sí, estos dos gobiernos vie-
ron de provecho crear dichas divisiones eclesiásticas porque a ambos les servía desde diversos 
puntos. Por ejemplo, en lo territorial se confirma la pertenencia de zonas que aún los dos países 
discutían en organismos internacionales como suyos; en el control de espacio les beneficiaba 
porque los misioneros respondían a autoridades ubicadas dentro del territorio panameño o cos-
tarricense que seguían las directrices del gobierno civil en lugares donde siempre hubo escasez 
de burócratas con deseo de trabajar en ellas; y por último, en lo educacional y “civilizatorio”, 
llevando ambos aspectos a los indígenas, tal como lo afirmaban las autoridades civiles y los mis-
mos eclesiásticos. Por ende, ambos gobiernos vieron útil apoyar, siempre con sus reservas, la 
aparición de uno nuevo obispo y división eclesiástica en sus territorios. 

Los informes que llegaban a los despachos de Propaganda Fide o de la curia central de la 
Santa Sede contenían un variopinto crisol de temáticas. Estas iban desde elementos vinculantes 
a la fe como los sacramentos y grado de avance que tenían las misiones; información sobre los 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


24Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

gobiernos y el catolicismo y hasta desgracias o infortunios que ocurrían en las misiones, sin olvi-
dar el grado de involucramiento de personas con la fe católica en regiones de misión. Todos es-
tos aspectos les permitía a las autoridades romanas tener una visión panorámica de los asuntos 
generales y particulares a los que se enfrentaban los misioneros enviados. Con esta información, 
la Santa Sede podía enviar lo que se requería para el éxito de las misiones. Un ejemplo claro fue 
cuando se comunicó el paso de un huracán por la costa caribeña nicaragüense, donde en di-
cho episodio el papa envió mil dórales para colaborar con los damnificados, pero también para 
consolidar un aspecto clave de la romanización, que era mostrar al papa cercano a su pueblo 
pastoreado. Junto con el dinero envió consuelo espiritual que se reflejó en bendición apostólica, 
aspectos que para la época fueron sin duda valorados por la población católica del Bluefields.    

De igual manera, la información que llegaba a la colina vaticana mostraba cómo la Iglesia 
católica utilizó los elementos que aportó la modernidad para el proceso de evangelización. Esto 
se encuentra en los ejemplos de las solicitudes de homenaje a ciertos católicos de los vicaria-
tos, quienes ayudaban a sostener periódicos y centro de educación, sin dejar atrás el uso del 
ferrocarril en las regiones bananeras del Caribe centroamericano. Pero también, hay que tener 
presente que la modernidad le podía jugar un papel en contra y este era la aceptación de credos 
no católicos en tierra que en su momento era en teoría “completamente” católica, pero esto era 
algo a lo cual ya la cúpula católica romana y local sabía que debía enfrentar.

Por último, dado que este trabajo lo que procuró desde un inicio fue dar posibles guías o 
temas para futuras investigaciones, acá se hace un recuento de los posibles problemas a respon-
der que en este breve trabajo le eran imposibles de tratar: en primer lugar, ¿cuál fue la relación 
entre el gobierno civil guatemalteco y la Santa Sede para que el vicariato de Petén y Verapaz no 
tuviera acción y fuera hasta su elevación a diócesis que la información y acciones subieron en 
intensidad? También podría analizarse el papel real de las órdenes religiosas que se escogieron 
para cada vicariato, pues se seleccionaron desde los padres de la Misión de diversas provincias 
de Europa, hasta Capuchinos y padres Claretianos. También se puede estudiar, país por país, las 
relaciones entre los padres misioneros y el gobierno central. De igual forma analizar las relacio-
nes, vínculos y demás aspectos que se desarrollaron entre la población que vivía en los vicariatos 
y los padres misioneros, en particular preguntarse cómo fueron vistos por los indígenas, negros 
y poblaciones mestizas, pero inclusive, cómo eran vistos por las autoridades de las compañías 
bananeras porque, según lo que se ha recopilado hasta ahora, todo parece indicar que las rela-
ciones eran cordiales. Sin embargo, no se cree que todo el tiempo haya sido así. En fin, se podría 
estudiar el grado de avance de catolicidad en las regiones. Constantemente se señalaba que el 
grado de ilegitimidad en hijos en las tierras de misión era superior al 70%. Con esto, podría estu-
diarse si este dato era cierto del todo o si varió con la llegada de los misioneros. 

Estos son solo unos ejemplos de elementos por estudiar que, sin duda alguna, con un mejor 
conocimiento de las fuentes y la consulta de acervos documentales, propio de cada país, harán 
que aparezcan nuevas aristas de investigación y respuestas a algunas de estas preguntas for-
muladas.   

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index


25Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

REFERENCIAS

Fuente Primaria

AAV.SS-ANAC.  Fasc. 74. Diócesis de Panamá. F. 9.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 17 P. 116

AAV.SS-ANAC. Fasc. 17 F. 178

AAV.SS-ANAC. Fasc. 17. F. 179-180.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 17. Ff. 184-185.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 17. Folio 180-181.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 61 Arcidiocesi di Tegucigalpa (Hon-
duras) F. 48 y Fasc. 17 f. 221.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 72 Diócesis de Panamá. F. 52.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 72 Diócesis de Panamá. F. 54.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 72 Diócesis de Panamá. F. 62.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 72 Diócesis de Panamá. F. 72.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 72 Diócesis de Panamá. Ff:  39, 41, 
42, 43, 46.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 74. Diócesis de Panamá. F. 16v. 

AAV.SS-ANAC. Fasc. 74. Diócesis de Panamá. F. 2.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 88 F. 28v.

AAV.SS-ANAC. Fasc. 88 F. 29.

A. C. P. F. Rub 49/1923 N.S. Vol.839.Agostino Blessing. 
Vicario Apostolico. Limón. F. 993.

A. C. P. F. Rub 49/1925. N.S. Vol. 839. Honduras-Belice. 
Ff. 744.

A. C. P. F. Rub 49/1935 N.S. Vol 1321. Bluefields. P. 155.

A. C. P. F. Rub 49/1935 N.S. Vol 1321. Bluefields. P. 158.

A. C. P. F. Rub 49/1935 N.S. Vol 1321. Limón. f. 281.

A. C. P. F. Rub 49/1936 N.S. Vol 1321. Limón. F. 367.

A. C. P. F. Rub 49/1936 N.S. Vol 1321. Limón. Ff. 365-366.

A. C. P. F. Rub 49/1937 N.S. Vol 1321. Limón. f. 388v.

A. C. P. F. Rub 49/1937 N.S. Vol 1321. Limón. f. 389.

A. C. P. F. Rub 49/1937 N.S. Vol 1321. Limón. f. 389v.

A. C. P. F. Rub 49/1937 N.S. Vol 1321. Limón. P. 388.

A. C. P. F. Rub 49/1938 N.S. Vol 1438 San Pedro Sula. F. 
845.

A. C. P. F. Rub 49/1925. N.S. Vol. 839. Honduras-Belice. 
Ff. 750.

A. C. P. F. Rub 49/1927 N.S. Vol 936 Limón p.157.

A. C. P. F. Rub 49/1935 N.S. Vol 1321. Bluefields. P. 154.

A. C. P. F. Rub 49/1935 N.S. Vol 1321. Bluefields. P. 155.

A. C. P. F. Rub 49/1937 N.S. Vol 1321. Limón. f. 388v.

A. C. P. F. Rub 49/1937 N.S. Vol 1321. Limón. f. 408.

A. C. P. F. Rub 49/1938 N.S. Vol 1438. San Pedro Sula. F. 
846.

A. C. P. F. Rub. Nº 151/1921.  N.S. Vol. 706. Hopkins Mons. 
Federico Vic Ap. Honduras America Antilla. F. 279-
281.

A.C.P.F. Rub 49/1927 N.S. Vol 936. Limón. F. 156.

A.C.P.F. Rub Nº151/1922. N.S. Vol. 779. Mons. Agostino 
Blessing Vicario Apostolico di Limón. ff. 474-485.

A.C.P.F. Rub Nº151/1922. N.S. Vol. 779. Mons. Agostino 
Blessing Vicario Apostolico di Limón. F166.

Costa Rica, Colección de Leyes y de Decretos: 1882, 
1883, 1885, 1904, 1905, 1906, 1910, 1923, 1924, 
1925, 1926, 1927, 1928, 1929, 1930, 1931.

Fuente secundaria

AÑOVEROS GARCÍA, Jesús María. Presencia fran-
ciscana en la Taguzgalpa y la Tologalpa (la 
Mosquitia). Mesoamérica, s.l., v. 15, n. 1, 47-
78. Disponível em: https://www.bing.com/
ck/a?!&&p=827b290b812b7b4009f121984fe86a-
ed7b71ec83d8922b7019aa5a03bb72606fJmltdHM
9MTc1ODMyNjQwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fcli-
d=37936936-3616-6381-1dad-7f7a37db62b3&ps-
q=Presencia+franciscana+en+la+Taguzgal-
pa+y+la+Tologalpa+(la+Mosquitia)&u=a1aHR-
0cHM6Ly9kaWFsbmV0LnVuaXJpb2phLmVzL2Rlc-
2NhcmdhL2FydGljdWxvLzQwMDc4OTUucGRm. 

ARGUEDAS ESPINOZA, José Pablo. “Guerra” de Coto, 
1921: conflicto, sociedad civil y memoria en Costa 
Rica.  Tesis de Licenciatura en Historia-Universidad 
de Costa Rica. San José, 2019.

BOZA VILLAREAL, Alejandra. La frontera indígena de 
la Gran Talamanca 1840-1930. Primera edición. 
Cartago: ET, EUCR, EUNED, EUNA, 2014.

BOZA VILLAREAL, Alejandra. Política en la Talamanca 
indígena: el estado nacional y los caciques. Costa 
Rica, 1840-1922. Anuario de Estudios Centroame-
ricanos, San José, v. 29, n. 1-2, 123-125, 2003.

GARCÍA AÑOVEROS, Jesús María. Las misiones francis-
canas de la Mosquitia nicaragüense. In: CONGRESO 
INTERNACIONAL SOBRE LOS FRANCISCANOS EN EL 
NUEVO MUNDO, 3., 1989, La Rábida. Actas. [s.l.]: 
[s.n.], 1989. p. 885–922.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=827b290b812b7b4009f121984fe86aed7b71ec83d8922b7019aa5a03bb72606fJmltdHM9MTc1ODMyNjQwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=37936936-3616-6381-1dad-7f7a37db62b3&psq=Presencia+franciscana+en+la+Taguzgalpa+y+la+Tologalpa+(la+Mosquitia)&u=a1aHR0cHM6Ly9kaWFsbmV0LnVuaXJpb2phLmVzL2Rlc2NhcmdhL2FydGljdWxvLzQwMDc4OTUucGRm.
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=827b290b812b7b4009f121984fe86aed7b71ec83d8922b7019aa5a03bb72606fJmltdHM9MTc1ODMyNjQwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=37936936-3616-6381-1dad-7f7a37db62b3&psq=Presencia+franciscana+en+la+Taguzgalpa+y+la+Tologalpa+(la+Mosquitia)&u=a1aHR0cHM6Ly9kaWFsbmV0LnVuaXJpb2phLmVzL2Rlc2NhcmdhL2FydGljdWxvLzQwMDc4OTUucGRm.
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=827b290b812b7b4009f121984fe86aed7b71ec83d8922b7019aa5a03bb72606fJmltdHM9MTc1ODMyNjQwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=37936936-3616-6381-1dad-7f7a37db62b3&psq=Presencia+franciscana+en+la+Taguzgalpa+y+la+Tologalpa+(la+Mosquitia)&u=a1aHR0cHM6Ly9kaWFsbmV0LnVuaXJpb2phLmVzL2Rlc2NhcmdhL2FydGljdWxvLzQwMDc4OTUucGRm.
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=827b290b812b7b4009f121984fe86aed7b71ec83d8922b7019aa5a03bb72606fJmltdHM9MTc1ODMyNjQwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=37936936-3616-6381-1dad-7f7a37db62b3&psq=Presencia+franciscana+en+la+Taguzgalpa+y+la+Tologalpa+(la+Mosquitia)&u=a1aHR0cHM6Ly9kaWFsbmV0LnVuaXJpb2phLmVzL2Rlc2NhcmdhL2FydGljdWxvLzQwMDc4OTUucGRm.
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=827b290b812b7b4009f121984fe86aed7b71ec83d8922b7019aa5a03bb72606fJmltdHM9MTc1ODMyNjQwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=37936936-3616-6381-1dad-7f7a37db62b3&psq=Presencia+franciscana+en+la+Taguzgalpa+y+la+Tologalpa+(la+Mosquitia)&u=a1aHR0cHM6Ly9kaWFsbmV0LnVuaXJpb2phLmVzL2Rlc2NhcmdhL2FydGljdWxvLzQwMDc4OTUucGRm.
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=827b290b812b7b4009f121984fe86aed7b71ec83d8922b7019aa5a03bb72606fJmltdHM9MTc1ODMyNjQwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=37936936-3616-6381-1dad-7f7a37db62b3&psq=Presencia+franciscana+en+la+Taguzgalpa+y+la+Tologalpa+(la+Mosquitia)&u=a1aHR0cHM6Ly9kaWFsbmV0LnVuaXJpb2phLmVzL2Rlc2NhcmdhL2FydGljdWxvLzQwMDc4OTUucGRm.
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=827b290b812b7b4009f121984fe86aed7b71ec83d8922b7019aa5a03bb72606fJmltdHM9MTc1ODMyNjQwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=37936936-3616-6381-1dad-7f7a37db62b3&psq=Presencia+franciscana+en+la+Taguzgalpa+y+la+Tologalpa+(la+Mosquitia)&u=a1aHR0cHM6Ly9kaWFsbmV0LnVuaXJpb2phLmVzL2Rlc2NhcmdhL2FydGljdWxvLzQwMDc4OTUucGRm.
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=827b290b812b7b4009f121984fe86aed7b71ec83d8922b7019aa5a03bb72606fJmltdHM9MTc1ODMyNjQwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=37936936-3616-6381-1dad-7f7a37db62b3&psq=Presencia+franciscana+en+la+Taguzgalpa+y+la+Tologalpa+(la+Mosquitia)&u=a1aHR0cHM6Ly9kaWFsbmV0LnVuaXJpb2phLmVzL2Rlc2NhcmdhL2FydGljdWxvLzQwMDc4OTUucGRm.
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=827b290b812b7b4009f121984fe86aed7b71ec83d8922b7019aa5a03bb72606fJmltdHM9MTc1ODMyNjQwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=37936936-3616-6381-1dad-7f7a37db62b3&psq=Presencia+franciscana+en+la+Taguzgalpa+y+la+Tologalpa+(la+Mosquitia)&u=a1aHR0cHM6Ly9kaWFsbmV0LnVuaXJpb2phLmVzL2Rlc2NhcmdhL2FydGljdWxvLzQwMDc4OTUucGRm.


26Revista Brasileira de História das Religiões, São Luís, v. 18, n. 54, p. 1-26, set./dez. 2025
Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index

MATTHEW MENDIOLA, Daniel. Costa Rica, el Reino 
Mosquito y el “mulato intérprete” Francisco Corella 
(1711-1724). Anuario de Estudios Centroamerica-
nos, San José, v. 44, n. 1, 231-246, 2018. https://ar-
chivo.revistas.ucr.ac.cr/index.php/anuario/article/
view/34763/pdf. 

OBREGÓN, Clotilde. Carrillo: una época y un hombre. 
1835-1842. Primera edición. San José: ECR, 1989. 

PANAMÁ. Constitución de la República de Panamá, 
1904. Edición Oficial. Panamá: Imprenta Nacional.

PAYNE IGLSEDIAS, Elizeth. Robos, Ultrajes y cautive-
rios, los puertos del Caribe de Costa Rica (siglos 
XVI al XIX). Primera edición. San José, 2022. 
content. 

POTTHAST-JUTKEIT, Barbara. Centroamérica y el 
contrabando por la Costa de Mosquitos en el siglo 
XVIII. Revista Mesoamérica, v. 36n n 2, 499–516, 
1998.

QUIRÓS CASTRO, José Alberto. 50 aniversario de la 
Diócesis de San Isidro de El General. Primera edi-
ción. San José: Ediciones Serrano Elizondo, 2004.

SANABRIA MARTÍNEZ, Víctor Manuel. La primera va-
cante de la Diócesis de San José. Segunda edición. 
San José: Editorial Costa Rica, 1973. 

SANDÍ MORALES, José Aurelio. Estado e Iglesia cató-
lica en Costa Rica 1850-1920; en los procesos de 
control del espacio geográfico y la creación de 
un modelo de costarricense. Revista de Historia, 
Heredia, v. 63-64, n. 1-2, 293-297, enero-diciembre 
2011. content. 

SANDÍ MORALES, José Aurelio. La Santa Sede en Costa 
Rica 1880-1936. El proceso de romanización y 
el rol geopolítico del país en la diplomacia de la 
curia romana en América Central. Primera edición. 
Heredia: EUNA, 2025. Los tejidos del caos: Herme-
néutica bíblica desde América Latina. 

SIERRA FONSECA. Rolando. La creación de la Arquidi-
ócesis de Tegucigalpa 1909-1917. Primera edición. 
Tegucigalpa: Obispado Choluteca, 1993.

SOLÓRZANO FONSECA, Juan Carlos. Los indígenas en 
la frontera de la colonización Costa rica 1502-
1930: Guatuso, Orosi, Tucurrique, Tuis, Chirripó, 
Talamanca y el Pacífico Sur. Primera edición. San 
José: EUNED, 2012.   

SOLÓRZANO FONSECA, Juan Carlos. Evangelización 
franciscana y resistencia indígena: dos rebeliones 
en la frontera entre Costa Rica y Panamá: Cabagra, 
Térraba, 1761 y Bugaba, Alanje, 1787. Anuario de 
Estudios Centroamericanos, San José, v. 28, p. 
57-88, 2002.

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbhr/index
https://archivo.revistas.ucr.ac.cr/index.php/anuario/article/view/34763/pdf
https://archivo.revistas.ucr.ac.cr/index.php/anuario/article/view/34763/pdf
https://archivo.revistas.ucr.ac.cr/index.php/anuario/article/view/34763/pdf
https://api.obregon.cihac.fcs.ucr.ac.cr/obregon/api/core/bitstreams/1d372d38-646f-4fcf-bdae-b1812df1b883/content
https://repositorio.una.ac.cr/server/api/core/bitstreams/b872bb88-8220-45fe-836e-0148e4d3bd98/content
https://repositorio.una.ac.cr/server/api/core/bitstreams/b1f1bf42-3d5f-4582-a7b1-f3a9d6e660e4/content
https://repositorio.una.ac.cr/server/api/core/bitstreams/b1f1bf42-3d5f-4582-a7b1-f3a9d6e660e4/content

	_i306mklvjzgi
	_fdfjbzdh5twb
	_h68dp36971qi
	_govwf5f5scc2
	_k3wnj73tth7e

