
INSTRUMENTALIZAÇÃO DA FÉ E DA RELIGIÃO: a racionalidade e a irracionalidade do sagrado 
no Brasil contemporâneo 

 

Marinina Gruska Benevides1 
Gerson Augusto de Oliveira Júnior2 

 
 
Resumo 
O artigo analisa a instrumentalização da fé e da religião na política brasileira, com foco nas duas últimas eleições 
presidenciais, a partir de uma pesquisa bibliográfica e do levantamento de fatos e dados divulgados na imprensa e em sites 
especializados. Inicialmente, o estudo apresenta reflexões teóricas sobre a racionalidade e a irracionalidade do fenômeno 
religioso, destacando seu potencial tanto para a mobilização coletiva quanto para a legitimação de projetos políticos. 
Discute a crescente influência da religião no cenário político nacional, com ênfase no papel dos evangélicos como 
protagonistas de pautas conservadoras e de apoio a determinadas candidaturas. Exemplos concretos ilustram como a fé foi 
mobilizada em discursos, alianças e estratégias eleitorais, configurando um campo de disputa simbólica em que líderes 
religiosos atuam como mediadores entre fiéis e candidatos. A análise revela que a instrumentalização da religião se 
consolidou como um fator determinante no jogo político recente, não apenas na conquista de votos, mas também na 
construção de narrativas que reforçam identidades e polarizações, com impactos diretos e indiretos na formulação e 
execução de políticas públicas. O artigo conclui que o fenômeno reflete a complexa interseção entre fé, poder e 
representatividade, lançando luz sobre os desafios de um Estado laico diante da crescente influência de atores religiosos no 
debate público e no governo. 
Palavras-chave: Religião e política; eleições presidenciais brasileiras; desmonte de políticas públicas. 

 
INSTRUMENTALIZATION OF FAITH AND RELIGION: the rationality and irrationality of the sacred in contemporary 

Brazil 
 
Abstract  
The article analyzes the instrumentalization of faith and religion in Brazilian politics, focusing on the last two presidential 
elections, based on bibliographical research and a survey of facts and data published in the press and on specialized 
websites. Initially, the study presents theoretical reflections on the rationality and irrationality of the religious phenomenon, 
highlighting its potential for both collective mobilization and the legitimization of political projects. The growing influence of 
religion on the national political scene is discussed, with an emphasis on the role of evangelicals as protagonists of 
conservative agendas and support for certain candidacies. Concrete examples illustrate how faith was mobilized in 
speeches, alliances, and electoral strategies, configuring a field of symbolic dispute in which religious leaders function as 
mediators between believers and candidates. The analysis reveals that the instrumentalization of religion has consolidated 
itself as a determining factor in the recent political game, not only in winning votes, but also in the construction of narratives 
that reinforce identities and polarizations with direct and indirect impacts on the formulation and execution of public policies, 
with direct and indirect impacts on the formulation and execution of public policies. The article concluded that the 
phenomenon reflects the complex intersection between faith, power, and representation, shedding light on the challenges of 
a secular State in the face of the growing influence of religious actors in public debate and government. 
Keywords: Religion and politics; brazilian presidential elections; dismantling of public policies. 

 

Artigo recebido em: 04/04/2025 Aprovado em: 21/11/2025 
DOI: http://dx.doi.org/10.18764/2178-2865.v29n2.2025.51 

                                                           
1 Advogada. Psicóloga. Mestrado e Doutorado em Sociologia, Professora Associada da Universidade Estadual do Ceará 
(Uece) / Doutorado em Políticas Públicas e Programa de Pós-graduação em Planejamento e Políticas Públicas – Mestrado 
e Doutorado. E-mail: marinina.gruska@uece.br. 
2 Antropólogo. Historiador. Mestrado em Sociologia, Doutorado em Ciências Sociais/Antropologia, Professor Associado da 
Universidade Estadual do Ceará (Uece). Email: gerson.augusto@uece.br. 

http://dx.doi.org/10.18764/2178-2865.v29n2.2025.


Marinina Gruska Benevides e Gerson Augusto de Oliveira Júnior 

936 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

O Brasil tem convivido com o crescimento de grupos religiosos, notadamente de 

evangélicos, nos espaços públicos e, em especial, nos de governo, o que tem impactado a política de 

diversos modos, quer se fale do fundamentalismo religioso a nortear debates sobre direitos humanos, 

educação e saúde; quer se fale das bancadas religiosas no Congresso Nacional a moldar leis e 

políticas públicas com base em doutrinas religiosas; quer se fale do uso da religião como ferramenta 

eleitoral a criar narrativas políticas que mobilizam fiéis, reforçando identidades e polarizações, com 

impactos diretos e indiretos nas políticas públicas. Trata-se de um complexo processo de 

instrumentalização da fé e da religião, ou seja, de utilização de crenças religiosas para fins políticos, 

com o objetivo de mobilizar uma base de apoio ou aumentar a legitimidade de um governo ou partido.  

Essa instrumentalização para fins políticos envolve adaptar princípios, às vezes 

manipulando a fé, para justificar políticas ou ações, podendo também ocorrer de maneira explícita com 

líderes religiosos apoiando certas iniciativas ou se alinhando com as crenças que predominam na 

sociedade para conquistar eleitores. Instrumentalizar a fé e a religião na política envolve o uso 

estratégico dos valores, símbolos e práticas religiosas para explorar as crenças de uma comunidade, 

para atrair apoio, criar identidades coletivas e suprimir oposições. Em alguns casos, a fé é utilizada 

para criar um consenso em torno da ação de líderes políticos, fazendo com que suas decisões sejam 

vistas como morais e legítimas, ainda que suprimam direitos sociais e sejam imorais e ilegais.  

Fé e religião são conceitos distintos. A fé traduz uma experiência individual e subjetiva ou 

uma crença profunda em algo que não pode ser racionalmente comprovado, quer se trate de uma 

divindade, de forças espirituais ou princípios de caráter filosófico.  A religião diz respeito ao que 

estrutura de modo coletivo as relações dos indivíduos com o sagrado, ou seja, ao sistema organizado 

de crenças, rituais e normas, que se expressa nos textos sagrados, doutrinas, pregações de líderes 

religiosos e práticas comunitárias. Da mesma forma que é possível ter fé em Deus e não seguir uma 

instituição religiosa específica, suas regras e doutrina, é possível seguir uma religião sem ter aquilo que 

muitos crentes descrevem como uma fé genuína ou o que é parte essencial da prática cotidiana dos 

crentes. 

A religião e o pensamento racionalista moderno vivem num estado de permanente e 

profunda tensão, pois operam a partir de fundamentos distintos e, muitas vezes, conflitantes. Enquanto 

a religião fundamenta-se na fé, na tradição e na revelação divina, nas verdades que não precisam de 

comprovação racional, o racionalismo baseia-se na razão, na lógica e no método científico, que exigem 

evidências concretas e verificáveis. Logo, ao tempo em que a religião muitas vezes rejeita 

questionamentos que desafiam sua autoridade, o racionalismo questiona dogmas e crenças religiosas. 



 
INSTRUMENTALIZAÇÃO DA FÉ E DA RELIGIÃO: a racionalidade e a irracionalidade do sagrado no Brasil 

contemporâneo 

 

937 

 

Ou, como prefere Morin (2005), as doutrinas são fechadas e não comportam críticas, ao passo que as 

teorias científicas são abertas e superáveis. Por onde quer que se olhe, a tensão entre religião e 

racionalismo reflete um embate entre certezas e questionamentos constantes, a acompanhar a 

humanidade há séculos.   

São incontáveis os exemplos de conflitos envolvendo a ciência e a religião. Basta lembrar 

o caso de Galileu Galilei, condenado pela Igreja por afirmar que a Terra girava ao redor do Sol ou os 

debates atuais sobre a evolução e o criacionismo, para perceber em parte o campo da disputa entre 

explicações científicas e religiosas. Temas contemporâneos como o aborto, a eutanásia e os direitos 

das minorias que conjugam identidades de gênero que fogem da heteronormatividade são áreas de 

embates ferrenhos, porque, de um lado, a religião traduz princípios absolutos e, de outro, o 

racionalismo busca uma ética baseada na razão e na autonomia individual. Estados laicos, por sua vez, 

enfrentam tensões quando grupos religiosos tentam influenciar políticas públicas com base na fé, 

enquanto os racionalistas tendem a defender decisões baseadas na razão e no interesse coletivo, 

embora nem sempre. 

Refletir sobre a racionalidade e irracionalidade do fenômeno religioso é sobremaneira 

importante para compreender o cenário político brasileiro atual, no qual a religião desempenha um 

papel central na formação de valores, no comportamento eleitoral e na formulação e execução de 

políticas públicas.  Compreender como a instrumentalização da fé e da religião se prestaram a 

mobilizar segmentos religiosos, como os evangélicos, para legitimar projetos políticos, apoiar pautas 

conservadoras e determinadas candidaturas em pleitos eleitorais permite situar a crescente influência 

da religião no cenário político nacional. À luz diálogo com autores clássicos e contemporâneos, os fatos 

e dados da realidade são apresentados de modo a atestar a instrumentalização da fé e da religião no 

campo de campo da disputa pelo poder político e nos desafios contemporâneos de defesa da 

democracia e do Estado laico.   

 

2 RACIONALIDADE E IRRACIONALIDADE NO RELIGIOSO 

 

 O clássico da filosofia religiosa Rudolph Otto (2010) advertia aqueles que nunca tiveram 

uma experiência religiosa que largassem o livro que escreveu, porque eles não entenderiam nada da 

experiência do mysterium tremendum1. Nessa afirmação, todavia, o problema é: será que existem 

mesmo tais pessoas?  

A religião não se liquida com a abstinência dos atos sacramentais ou dos lugares 

sagrados, assim como o desejo sexual não se suprime com o voto de castidade, como diz Alves 

(1984). Mas é quando a dor bate à porta, quando se esgotam os recursos da técnica, que acordam os 



Marinina Gruska Benevides e Gerson Augusto de Oliveira Júnior 

938 

 

exorcistas, os benzedores, os sacerdotes, os profetas, os poetas e aqueles que suplicam, sem saber 

direito a quem. É nas situações liminares que surgem perguntas ontológicas ou existenciais: O que 

sou? De onde vim? Para onde vou? Por que vivo? Por que morrerei? 

O mérito de Rudolph Otto foi delimitar o irracional do fenômeno religioso, o que é santo, 

numinoso e tremendum, que não pode ser definido satisfatoriamente, que só pode ser examinado. O 

exame vai mostrar a experiência de movimento, o estado de recolhimento solene; o arrebatamento do 

crente. Nesse, aparece o sentimento original do estado de criatura e não de criador, a experiência 

afetiva, a força soberana. Não é por outra coisa, que Abraão se dirige a Deus dizendo não ser mais que 

cinza e pó, diante do Senhor. Nos lugares onde o sagrado se manifesta, os crentes têm dificuldades de 

dizer o indefinido. 

Há uma questão central no fenômeno religioso que merece ser considerada; a oposição 

entre o sagrado e o profano de que nos fala Eliade (2001) e ao mesmo tempo o congraçamento dessas 

antíteses na antítese maior que é a vida e a morte, para a qual a religião oferece uma alternativa 

plausível. Em outras palavras, como nos ensina Berger (1985), o mundo vivido torna-se algo portador 

de sentido. Viver a realidade é uma crueldade insuportável; é naufragar na incompletude congênita 

sem que se possa a ela dar uma direção, um sentido, um nomus (ordem) e um numem (poder divino). 

O sagrado desperta reverência, respeito e temor, pois provoca no homem o sentimento de 

criatura diante de algo que se encontra na ordem indizível do grande mistério. Como diz Otto (2010), o 

numinoso é a experiência do sagrado que desperta fascínio e, ao mesmo tempo, temor, porque 

representa algo incomparável com qualquer experiência comum e provoca a sensação de pequenez 

diante de uma força maior, desconhecida e incontrolável. Todavia, não se trata de um medo comum, 

como um perigo físico, por exemplo, mas de um temor reverencial, um reconhecimento da imensidão 

do divino, de seu poder absoluto. 

 Ao estabelecer uma estreita relação com o sagrado, o homem sente-se fortalecido para 

enfrentar obstáculos e sofrimentos da existência. Por isso, torna-se necessário compreender que o 

sagrado não diz respeito a um círculo de saber, mas a um inominável círculo de poder. Ademais, os 

símbolos e discursos sagrados possuem características fortemente agregadoras (Alves, 1984). Nessa 

perspectiva, destaca-se a importância dos rituais realizados para promover a união e comunhão dos 

homens com as divindades.   

Diversas sociedades e grupos destinam lugares e períodos específicos para realizar seus 

rituais sagrados. Durante os rituais, o desenrolar das atividades cotidianas é suspenso e o tempo 

sagrado instaura a dinâmica do círculo de poder. O homem deixa momentaneamente o curso rotineiro 

da vida para vivenciar uma experiência divina e retornar revigorado com força suficiente para enfrentar 

adversidades da vida e as intempéries do mundo.  



 
INSTRUMENTALIZAÇÃO DA FÉ E DA RELIGIÃO: a racionalidade e a irracionalidade do sagrado no Brasil 

contemporâneo 

 

939 

 

Por isso, compreender o sagrado não é reconduzi-lo ao profano como forma de apreendê-

lo, até porque, se o sagrado fosse entendido como profano, ele perderia sua natureza; deixaria de ser 

sagrado e retirar-se-ia da ciência do religioso o seu objeto, ou seja, o sagrado.   

Como experiência que desperta temor e fascínio, o sagrado (numinoso) é fonte da qual 

emana a força, que se utiliza de diversos meios históricos e sociais para se expressar concretamente. 

A religião, por assim dizer, é o reconhecimento de uma força com a qual o homem deve contar.  

Mas o que pode a ciência dizer dessa força, dessa fonte? Podemos afirmar sua 

transcendência sem correr o risco de nos tornarmos crentes? Devemos dizer que se trata de um 

fenômeno estritamente humano e acabar diluindo o objeto da religião no não religioso? Como dizer que 

o sobrenatural é humano, se ele é sobrenatural? 

Tylor (1973) tentou responder, em parte, essas questões dizendo ser a fé religiosa a 

crença no sobrenatural, argumentando que a religião deriva da tendência humana de atribuir agência a 

forças invisíveis e espíritos, o que ele chamou de animismo. Sendo a crença em entidades 

sobrenaturais uma tentativa de explicar fenômenos naturais e experiências humanas como sonhos e a 

morte, acreditava Tylor que esse pensamento evoluiu, passando do animismo primitivo para religiões 

mais organizadas e, finalmente, para uma visão mais racional e científica do mundo. Em outras 

palavras, a fé no sobrenatural era um estágio de pensamento humano que evoluiria com o tempo para 

ser substituída pelo conhecimento científico.  

Nesse ponto, parece importante enfatizar o reducionismo que se inscreve em 

posicionamentos como o de Tylor sobre o animismo, qual seja, o de tomar a religião como uma 

perspectiva rudimentar de explicar o mundo, sem considerar aspectos simbólicos e experienciais da fé. 

Além do mais, Tylor passa ao largo de questões como a coesão social, a identidade cultural e a 

organização política que, posteriormente, foram objeto das reflexões de Durkheim. 

A perspectiva de decretação da morte de Deus para afirmar a vida do homem racional não 

deixa de constituir uma substituição do teocentrismo por um antropocentrismo arrogante, cujo efeito 

mais imediato é o dogmatismo científico. A dessacralização ou desencantamento do mundo de que nos 

fala Weber (1992; 2004) ou seja, o processo pelo qual a sociedade moderna abandona as explicações 

religiosas implica a interpretação do mundo com base na razão, na ciência e na burocracia. Trata-se 

daquilo que está intimamente ligado à secularização e ao avanço do capitalismo, sua lógica utilitária e 

pragmática, a alimentar mitos modernos como o da ciência e do progresso. 

Se o reducionismo também se revela na tentativa de tomar a religião for sua fonte 

(politeísta ou monoteísta) nem mesmo Freud (2014; 2010) a explicou fora de uma perspectiva 

reducionista. Em Totem e Tabu e em O Futuro de uma ilusão, ele comparou os rituais religiosos 

(repetição de orações, rituais e regras religiosas) com a sintomatologia de pacientes com transtorno 



Marinina Gruska Benevides e Gerson Augusto de Oliveira Júnior 

940 

 

obsessivo-compulsivo e, também, a reduziu à ilusão protetora diante de um mundo hostil ou a crenças 

repressoras de impulsos e desejos. Todavia, se a religião, por assim dizer, for um compromisso 

neurótico, é também um compromisso com a histeria coletiva, considerando que a neurose ultrapassa 

o indivíduo, que envolve o social em todos os tempos e em todas as sociedades humanas que se tem 

notícias. 

Durkheim (1996, p. 67) entende que “a religião é um sistema solidário de crenças e de 

práticas relativas às coisas sagradas, isto é, isoladas, interditas; crenças e práticas que reúnem numa 

mesma comunidade moral, chamada igreja, todos que a ela aderem”. Como um fato social, surge da 

vida em sociedade, impondo regras, rituais e crenças que moldam o comportamento dos indivíduos. A 

sociedade define o que é sagrado (objetos, ritos e símbolos especiais) e o que é profano (vida 

cotidiana, sem conotação religiosa). Não precisa o sagrado estar ligado a deuses, mas a qualquer 

coisa que seja tratada pela sociedade como especial, sendo a religião a adoração da sociedade. 

Noutras palavras, ao adorar os deuses a sociedade adora a si própria, porque a religião reflete e 

reforça valores e normas coletivas. Por isso, a religião funciona como um cimento social. 

Entre as principais críticas à abordagem de Durkheim acerca da religião está o fato de 

reduzi-la à função social, isto é, ele interpreta a religião como um mecanismo de coesão social, mas 

ignora outras dimensões, como a experiência subjetiva da fé e o sentido de transcendência. Logo, não 

considera a religião como um espaço de contestação ou transformação social, focando apenas na sua 

capacidade de mantenedora da ordem social. Ademais, seus estudos tomam as sociedades 

consideradas primitivas, como os aborígenes australianos, o que torna a generalização problemática, 

porque não parece possível dizer que todas as religiões cumprem semelhante função social, sem que 

se explore as diferenças teológicas e filosóficas entre elas. 

Ao explorar a diversidade religiosa em Pureza e Perigo, Mary Douglas (1991), analisou 

como as diferentes sociedades definem conceitos de pureza, impureza e tabu, não limitando sua 

abordagem a uma única tradição religiosa. Buscou compreender como as culturas diversas usam 

essas ideias para estruturar suas visões de mundo. As noções de pureza e impureza não são, pois, 

universais. Refletem valores culturais e religiosos; são construções sociais. Há pontos comuns na 

diversidade dos fenômenos religiosos que merecem ser destacados, tal como ocorre em relação à 

simbologia da água, que limpa, purifica e lava; está presente em todas as religiões. 

O que é considerado puro ou impuro varia segundo a sociedade e serve para manter a 

ordem e reforçar identidades coletivas. É o caso de certos alimentos que são proibidos não exatamente 

por questões de saúde, mas porque violam a lógica simbólica, a exemplo da carne de gado na Índia ou 

da de porco no judaísmo e no islamismo. Tabus religiosos e culturais delimitam quem pertence ao 



 
INSTRUMENTALIZAÇÃO DA FÉ E DA RELIGIÃO: a racionalidade e a irracionalidade do sagrado no Brasil 

contemporâneo 

 

941 

 

grupo e quem está fora dele, sendo a noção de impureza, muitas vezes, associada ao caos ou à 

violação de fronteiras sociais e simbólicas.  

Mary Douglas (1991) entende, portanto, que o puro e o impuro, a pureza e o perigo, ou a 

impureza e o castigo nos colocam a questão da ordem e da desordem no mundo, da vida e da morte, o 

que torna o rito, a reverência, uma necessidade. 

Não podemos adentrar nos espaços das hierofanias, nos espaços onde o sagrado se 

manifesta, com a mesma postura que entramos nos espaços mundanos, como informa Eliade (2001).  

Ou, se preferirmos a passagem bíblica “Guarda o teu pé, quando entrares na Casa do Senhor” 

(Eclesiastes 5:1), veremos que ela aponta para a ideia de que o espaço sagrado exige reverência, 

reforçando a distinção entre o profano e o divino.  

Podemos pensar o religioso como fruto de necessidades cognitivas, materiais e afetivas, 

que demandam respostas que podem ser alcançadas pela razão e pela imaginação. Se admitirmos que 

a imaginação nos conduz ao religioso, podemos dizer que a religião não é apenas um sistema de 

crenças racionais ou dogmáticas, mas também produto da criatividade humana, uma forma de dar 

sentido ao mundo por meio de símbolos, mitos e narrativas. A imaginação permite construir narrativas 

sobre a origem do mundo, a vida pós morte e a relação entre humanos e divindades. Depende de a 

imaginação interpretar e comunicar experiências subjetivas visionárias, tais como as de místicos que 

descrevem visões de Deus, anjos e estados de iluminação. Carregados de simbolismo e teatralidade, 

os rituais religiosos criam um ambiente no qual a imaginação transforma objetos e gestos em algo 

sagrado, assim como o pão e o vinho na comunhão é transformado no corpo e sangue de Cristo. Ao 

oferecer um modelo de mundo, a religião organiza o caos da existência por meio de histórias, regras 

morais e visões do extramundano, sendo a imaginação o que nos permite reinterpretar esses 

elementos conforme culturas e épocas. 

Se admitirmos que a imaginação e a religião não são necessariamente inimigas da ciência 

e da razão, porque muitos dos avanços científicos nasceram da imaginação e da criatividade, enquanto 

a religião oferece o sentido e valores que a ciência não aborda, a imaginação tanto impulsiona 

descobertas científicas quanto a religião pode inspirar ética e moralidade, áreas para as quais a ciência 

sozinha não oferece respostas definitivas. Não foi por outro motivo que cientistas como Newton viram a 

ciência como uma forma de compreender a criação divina. 

Se compreendemos o religioso como fruto de necessidades materiais, vamos nos deparar 

com o fato de que a atividade humana é marcada pela incerteza; os negócios fracassam, os 

empreendimentos humanos são fadados ao malogro. Sendo a incerteza radical insuportável e 

desagradável, buscar a superação é normal. E são várias as vias para superar a incerteza, dentre as 

quais estão: a via racional, a via da magia e a via do religioso. 



Marinina Gruska Benevides e Gerson Augusto de Oliveira Júnior 

942 

 

A via racional, como busca por explicações sistemáticas, baseadas nos métodos 

científicos, filosóficos e analíticos, ao objetivar reduzir a incerteza opera, no dizer de Morin (2005), com 

pretensão da eficiência e da eficácia. A tecnofilia do antropocentrismo arrogante do homo sapiens nega 

a si os seus 100% de animalidade que acompanham os seus 100% de cultura e o homo demens (o 

demente que no homem habita), o homo ludens, o homo faber e o homo loquens.  

A via da magia é aquela dos ritos, das palavras mágicas, da adivinhação, das mortes por 

feitiço, a qual na maioria das vezes comporta a uma definição negativa, qual seja, a de um conjunto de 

processos tidos por irracionais (para a ciência e a técnica), para atingir resultados. Todavia, na hora do 

desespero, dos problemas de amor, das traições das doenças ou da morte, são procurados os que 

divinam, são ouvidas as cartomantes, são realizadas as oferendas aos deuses. 

A via do religioso pode ser compreendida como um conjunto de práticas através das quais 

os homens alcançam harmonia geral ou apoio indulgente de forças favoráveis ao sucesso de seus 

empreendimentos. Não podemos pensar apenas na fonte que cria o homem à sua imagem e 

semelhança, mas também no homem que cria um deus à sua imagem e semelhança para satisfazer 

suas necessidades humanas. Zeus, Dionísio, Apolo, Gaia etc. morreram, porque morreu a comunidade 

que os alimentava. Foram substituídos na tradição ocidental cristã por um deus individual, mais 

condizente com a sociedade individualista, que é monoteísta (Dunomnd, 1987).  

Durkheim (1996) dizia que as práticas mágicas jamais dão origem à formação de igrejas. 

Dizer que elas estabelecem laços entre magos e clientes, entretanto, não significa dizer que a magia 

não seja introduzida nas cerimônias religiosas. Da mesma forma que a técnica se associa com o 

mágico e o religioso, a magia pode ser usada por líderes políticos ou grupos no poder para manipular a 

percepção pública ou controlar certos aspectos do comportamento coletivo. A manipulação de rituais, a 

criação de símbolos e o uso de amuletos, por exemplo, representam estratégias de controle social.  

No contexto contemporâneo, a magia não desapareceu e se manifesta em movimentos 

alternativos, práticas esotéricas e em rituais políticos, mobilizando símbolos e mitos criados por certos 

líderes. A politização de práticas mágicas pode ser observada em contextos como o uso de rituais e 

simbolismos em campanhas políticas, onde o poder simbólico é manipulado para gerar apoio popular.  

Considerando que a via racional, a via da religião e a via da magia têm se sobreposto e 

estabelecido relações complexas no exercício do poder contemporâneo, compreender suas interações 

para analisar a dinâmica política e as formas variadas pelas quais os governos buscam superar 

incertezas e legitimar sua atuação é por demais relevante. Se entendermos que a via racional oferece 

os instrumentos administrativos e técnicos necessários para a governança, enquanto a religião agrega 

um conteúdo moral e simbólico e ajuda a construir identidade e coesão social, ao tempo em que a via 

da magia potencializa a dimensão emocional e carismática do poder, permitindo que os líderes 



 
INSTRUMENTALIZAÇÃO DA FÉ E DA RELIGIÃO: a racionalidade e a irracionalidade do sagrado no Brasil 

contemporâneo 

 

943 

 

transcendam a lógica dos fatos e das estatísticas para atingir sentimentos e aspirações das massas, é 

possível perceber que os regimes políticos, seja em contextos autoritários ou democráticos, 

frequentemente, utilizam  essa tríade para criar narrativas de legitimidade, apresentar resultados 

técnicos e administrativos enquanto enfatizados são os valores éticos e religiosos e as campanhas de 

imagem e discursos carismáticos são reforçados. Pela via da razão, da religião e da magia são 

instrumentalizadas as relações de poder e uma dada ordem social.   

Nesse ponto, é relevante lembrar Berger (2018), quando afirma que a ideia amplamente 

difundida pela “teoria da secularização” de que a modernização levaria necessariamente ao declínio da 

religião, bem como a onipotência da razão e da ciência que garantiriam o sentido da vida humana, se 

mostrou francamente equivocada. Evidentemente, algumas instituições religiosas reduziram ou 

perderam seu poder e influência em muitas sociedades. Porém, crenças e práticas religiosas antigas 

ou novas permaneceram com grande fôlego na vida das pessoas. Em muitos casos, assumiram novas 

formas institucionais. É o que se verifica em diversos movimentos de “contra secularização”, com 

surpreendente fervor religioso.  

Convém lembrar, igualmente, Durkheim (1996, p. 509), para quem a consciência do 

sagrado só aparece tendo em vista a capacidade humana para imaginar um mundo ideal. A certeza 

durkheimiana de que a religião ocupava um lugar central na sociedade era tamanha que era 

impensável para ele cogitar uma sociedade completamente profana e secular, o que o levou a afirmar e 

profetizar: 

 
Existe algo de eterno na religião que está destinado a sobrevier a todos os símbolos 
particulares nos quais o pensamento religioso sucessivamente se envolveu. Não pode existir 
uma sociedade que não sinta a necessidade de manter e reafirmar, a intervalos regulares, os 
sentimentos coletivos e ideias coletivas que constituem sua unidade e personalidade. [...] Os 
velhos deuses já estão avançados em anos ou já morreram, e outros ainda não nasceram. 
Mas, entre uma e outra, a alma religiosa não se perde, e é de esperar que um dia virá em 
que novas efervescência criativa surgirão, nas quais ideia novas aparecerão e novas 
fórmulas serão encontradas que servirão, por algum tempo, como um guia para a 
humanidade...”  
 

Decerto, é inegável, como conclui Giddens (2007), que a modernidade abalou todas as 

velhas certezas. Sendo a incerteza, no entanto, uma condição que muitas pessoas têm enorme 

dificuldade em assumir, qualquer movimento, principalmente religioso, que promete garantir ou renovar 

a certeza ou apresenta um apelo considerado seguro terá grandes chances de atrair adeptos.  

Tem razão, pois, Rubem Alves (1993, p. 167), quando argumenta "que algo andou errado 

com os profetas e as suas profecias. Porque bem no meio dos funerais de Deus e do réquiem à 

religião, uma chuva de novos deuses começou a cair e um novo aroma religioso encheu os nossos 

espaços e o nosso tempo".  



Marinina Gruska Benevides e Gerson Augusto de Oliveira Júnior 

944 

 

Obviamente, foge dos nossos propósitos discorrer sobre a morte e o nascimento dos 

deuses. No entanto, no cenário político internacional, é evidente que eles se expressam com pleno 

vigor e que estão em franco crescimento os movimentos religiosos, conservadores, ortodoxos ou 

tradicionalistas. O Brasil não foge à regra.  

 

3 A RELIGIÃO E A POLÍTICA NO BRASIL CONTEMPORÂNEO 

 

Sabe-se que é comum a recorrente afirmação, na sociedade brasileira, que religião, 

futebol e política não devem ser discutidos. Curioso é observar, todavia, que a polaridade política 

atualmente vigente no Brasil, entre os apoiadores de partidos da extrema direita e daqueles 

considerados progressistas, notadamente a partir das últimas eleições, colocou em evidência o quanto 

a religião ocupa um lugar de destaque nas engrenagens do cenário político nacional e como foi 

instrumentalizada para legitimar a supressão de políticas públicas e fragilizar direitos sociais 

conquistados.  

Desse modo, os períodos eleitorais podem ser vistos como momentos privilegiados de 

instrumentalização da fé e da religião por grupos vinculados aos diversos segmentos evangélicos 

(igrejas protestantes históricas, Luteranos, Presbiterianos e Metodistas; igrejas pentecostais, 

Assembleia de Deus e do Evangelho Quadrangular; neopentecostais, Universal do Reino de Deus e 

Internacional da Graça de Deus; igrejas carismáticas, Católica Carismática e Batista Carismática; 

igrejas de confissão, como a Igreja Reformada; igrejas Evangélicas Independentes e de Linha Livre). O 

mesmo ocorre com os grupos de outros segmentos religiosos, vinculados à igreja católica, ao 

espiritismo kardecista, às religiões de matrizes africanas e indígenas, às ayhuasqueiras etc.  

Seria uma tarefa de largo fôlego abordar a instrumentalização da fé e da religião tal como 

se expressa em cada um desses diversos segmentos. Por isso, o que ora nos interessa é desvelar o 

quanto a fé, a religião e a política se entrelaçaram para criar uma polarização inédita na cultura política 

brasileira, notadamente entre eleitores de partidos tidos como progressistas e os de extrema direita. 

Esses últimos têm lideranças evangélicas como principais protagonistas. Igualmente, buscamos 

destacar como os ritos e símbolos associados à fé e à religião foram acionados para legitimar 

candidaturas políticas à presidência da República e os governantes eleitos nos últimos pleitos, bem 

como para barrar avanços em políticas públicas e desmontar direitos sociais. 

Amplamente divulgado na grande mídia e objeto de sérias divergências na comunidade 

judaica brasileira, foi o batismo de Jair Messias Bolsonaro, nas Águas do Rio Jordão, em Israel, no dia 

12 de maio de 2016, pelo pastor Everaldo Pereira, presidente do Partido Social Cristão (PSC), na 

época pastor da Assembleia de Deus e posteriormente preso por liderar esquema de corrupção no 



 
INSTRUMENTALIZAÇÃO DA FÉ E DA RELIGIÃO: a racionalidade e a irracionalidade do sagrado no Brasil 

contemporâneo 

 

945 

 

estado do Rio de Janeiro. O batismo ocorreu quando se discutia o impeachment de Dilma Rousseff e 

Bolsonaro era deputado federal, filiado ao partido do pastor. O evento realizado no lugar sagrado para 

o cristianismo, porque associado ao batismo de Jesus Cristo por João Batista, marcou a aproximação 

de Bolsonaro da comunidade evangélica, o que se tornou um dos pilares de apoio durante sua 

campanha presidencial em 2018, pelo PSC.   

As religiões são invariavelmente vividas pelos seus adeptos, simultaneamente como uma 

referência a uma realidade superior e como meio de controle do universo cotidiano em que eles estão 

inseridos. A religião empresta sentido à vida e apresenta para seus fiéis uma fonte inquestionável de 

informações, funcionando como um modelo para o mundo e ao mesmo tempo como um modelo de 

mundo; um modelo de ações e explicações para o indivíduo religioso. É necessário considerar que toda 

experiência religiosa se exprime em parte em ações de cultos e rituais, bem como que a afirmação 

teórica da fé, elaborada num corpo de uma determinada doutrina, é realizada no conjunto complexos 

de ritos. Assim, as ações rituais estabelecem uma estreita vinculação entre o indivíduo e o grupo que 

professa a fé. Os rituais religiosos operam num nível diferente dos atos comuns da vida cotidiana, pois 

se realizam em referência ao divino. Em outros termos, as ações rituais se apresentam como meios 

inequívocos para possibilitar ao homem se religar aos poderes superiores. Por isso, os rituais religiosos 

comumente estabelecem uma ruptura com o tempo profano, aquele que diz respeito às ações 

rotineiras da vida cotidiana (Meslin, 2014). 

O ritual do batismo de Bolsonaro se prestou à construção paulatina de sua legitimação 

política e, também, para moldar a opinião pública, restringir a oposição e reforçar a hegemonia cultural 

do projeto político que seria implementado. 

Em síntese, a instrumentalização da fé e da religião na política brasileira pode transformar 

elementos originariamente ligados à esfera espiritual em instrumentos de poder, comprometendo a 

separação entre Estado e religião e reduzindo o espaço para o debate pluralista que caracteriza uma 

sociedade democrática.   

Demonstrações de comportamento contido em diversos eventos de cunho religioso, numa 

atitude de aparente submissão à autoridade religiosa, foram explorados por Bolsonaro e seus aliados 

para reforçar estruturas de poder, considerando que as instituições religiosas permanecem detentoras 

de influência sobre a política. A demonstração de reverências nesse espaço implica a sacralização do 

poder, o que permite que líderes religiosos se apresentem como intermediários entre Deus e os 

homens, consolidando sua autoridade não apenas espiritual, mas também social e política.  

No contexto brasileiro das eleições presidenciais e dos embates relativos a questões de 

políticas públicas, a manipulação de símbolos religiosos, por meio de discursos e práticas, passou a ser 

francamente usada não apenas para justificar a presença de agendas religiosas no espaço público, sob 



Marinina Gruska Benevides e Gerson Augusto de Oliveira Júnior 

946 

 

lógica de que a esfera política também deve se curvar a valores supostamente divinos. A política se 

tornou palco de disputas simbólicas sobre o sagrado, de confronto de posturas morais e ideológicas, de 

disputa entre o laico e o religioso. 

Uma vez que a internalização desse tipo de discurso pode levar crentes à naturalização 

da obediência e à passividade diante de autoridades religiosas e políticas, a participação cidadã ativa e 

a crítica – princípios fundamentais da democracia – foi sendo minada, em larga medida. A ideia de que 

certas esferas estão “acima da crítica" porque sagradas criou um ambiente propício à concentração de 

poder e à intolerância diante do dissenso e da diversidade. Noutras palavras, uma complexa relação 

entre religião, poder e controle social foi instaurada, com implicações políticas profundas a limitar a 

autonomia crítica dos indivíduos, sobretudo a partir do momento em que Bolsonaro assumiu a 

presidência da República.  

O que se viu, pois, de 2019 a 2022, durante o governo Bolsonaro, foi o desmonte de 

políticas no campo da educação, da saúde, do meio ambiente, dos povos indígenas, dos direitos 

humanos, da assistência social e da cultura. São abundantes os exemplos: a retirada de conteúdos 

sobre diversidade de gênero e orientação sexual dos materiais didáticos e tentativa de implementar o 

projeto “Escola sem Partido; o corte de verbas para universidades e institutos federais, bloqueando e 

congestionando orçamentos que afetaram o funcionamento de instituições de ensino superior; o 

enfraquecimento da política de alfabetização e educação básica, com o esvaziamento do programa de 

Alfabetização na Idade Certa e de programas estruturados em gestão educacional que foram 

descontinuados; o fim do programa Mais Médicos, com a retirada dos médicos cubanos sem reposição 

imediata, gerando déficit de atendimento em áreas remotas e vulneráveis; o negacionismo durante a 

pandemia da Covid-19, com a resistência à vacinação, à compra de vacinas no momento oportuno e à 

adoção de medidas sanitárias baseadas em evidências, comprometendo profundamente a saúde 

pública; o corte de orçamento do Sistema Único de Saúde (SUS), com redução no financiamento de 

programas estruturais, o que foi agravado pelo teto de gastos e ausência de fontes de investimento; os 

cortes orçamentários de órgãos como o Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e dos Recursos 

Renováveis (IBAMA) e Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade (ICMBio), que 

dificultou a fiscalização e o combate ao desmatamento; a paralisação da demarcação de terras 

indígenas, contrariando acordos internacionais e dispositivos constitucionais; a flexibilização de regras 

ambientais, que estimulou a mineração em áreas protegidas e redução da fiscalização de crimes 

ambientais; a desestruturação do Ministérios de Direitos Humanos com retrocessos em políticas 

voltadas para a população LGBTQIA+, mulheres, negros e povos tradicionais; a reformulação do Bolsa 

Família para Auxílio Brasil, o qual ficou marcado por menor previsibilidade, critérios instáveis e baixa 

garantia de proteção social sustentável após o fim do auxílio emergencial; e o corte em programas de 



 
INSTRUMENTALIZAÇÃO DA FÉ E DA RELIGIÃO: a racionalidade e a irracionalidade do sagrado no Brasil 

contemporâneo 

 

947 

 

combate à fome e à insegurança alimentar, como o Programa de Aquisição de Alimentos; a censura 

indireta e o enfraquecimento de órgãos culturais, com a paralisação de editais voltados à cultura e as 

interferências ideológicas às quais foi submetida a Ancine; a redução drástica nos recursos da Lei 

Rouanet e o combate à classe artística, restringindo o apoio a produções culturais críticas ou 

progressistas etc.   

No Congresso Nacional, a chamada Frente Parlamentar Evangélica (FPE), criada em 

2003, vem crescendo significativamente. A partir de janeiro de 2024, segundo dados disponibilizados 

no site Poder 360º, passou a contar com 228 integrantes, dos quais 202 são deputados federais e 26 

senadores, filiados a 15 partidos. Desses, somente 26 congressistas podem ser contabilizados como 

aliados ao governo do atual presidente Luiz Inácio Lula da Silva (PT). Considerando os não 

contabilizados como membros da FPE, ao todo, os evangélicos somam 245 integrantes; 219 deputados 

federais e 26 senadores. Na Câmara, há 104 que se assumem como bolsonaristas, 22 como lulistas e 

76 se dizem independentes.  No Senado, há 15 bolsonaristas, 04 lulistas e 07 independentes.  

Em 25 fevereiro de 2025, a FPE escolheu para seu próximo presidente, cujo mandato é de 

2 anos, Gilberto Nascimento, deputado de perfil mais conservador, ligado à Assembleia de Deus, aliado 

do ex-presidente Jair Messias Bolsonaro e apoiado pelo pastor Silas Malafaia. Foi a primeira vez que a 

bancada utilizou um voto em cédulas de papel, depositadas em urna, numa clara alusão à defesa do 

voto impresso que tentou reforçar a ideia de fraude de urnas eletrônicas, difundida por Bolsonaro e 

seus apoiadores, antes e despois da derrota nas eleições presidenciais de 2023, quando Luiz Inácio 

Lula da Silva foi eleito. Anteriormente, inexistia eleição para a presidência da bancada, como ocorreu 

em 2022 e em 2025. Havia apenas aclamação. 

A eleição para a presidência da FPE pode ser compreendida como uma evidência da 

instrumentalização da fé e da religião na política, para reforçar o fundamentalismo religioso, que tem 

sido utilizado por referência aos evangélicos e para explicar a polarização que ocorre na sociedade 

brasileira. 

Do ponto de vista da ciência política, esse fundamentalismo pode ser definido como um 

movimento de legitimação ideológica, que utiliza a narrativa religiosa para construir uma base moral e 

simbólica que legitima reivindicações políticas; justifica a implementação de políticas públicas alinhadas 

com determinados valores; influencia debates sobre questões como direitos civis, educação e 

legislação familiar; fortalece identidades coletivas baseada em dogmas sagrados; serve como 

ferramenta para mobilizar eleitores e fortalecer movimentos políticas; mobilizar campanhas de 

preservação de uma ordem social ou resistir a processos de mudança e pluralismo cultural; confundir 

esferas públicas e religiosas; levar desafios à manutenção de um Estado laico; impor normas baseadas 



Marinina Gruska Benevides e Gerson Augusto de Oliveira Júnior 

948 

 

em preceitos religiosos; restringir a diversidade e os direitos de grupos minoritários, gerar conflitos e 

polarização na sociedade etc. 

Ainda que a presença de evangélicos no Judiciário não tenha mobilizado tanto a Imprensa 

nacional como a das Casas legislativas, foi objeto de ampla repercussão na Imprensa nacional a posse 

no Supremo Tribunal Federal, em 16 de dezembro de 2021, do ministro André Mendonça, de confissão 

evangélica e pastor presbiteriano, indicado pelo ex-presidente da República Jair Messias Bolsonaro. 

Desde 2019, o ex-presidente já vinha sinalizando sua intenção de indicar um ministro evangélico para o 

Supremo Tribunal Federal (STF), tendo destacado a forte identidade religiosa de André Mendonça, 

cujos valores considerava adequados para que as decisões do tribunal estivessem alinhadas com 

princípios morais e religiosos. Ao se referir ao pastor como alguém “terrivelmente evangélico”, 

Bolsonaro se dirigia à sua base de apoio evangélica, que foi crucial para sua eleição à presidência. 

Instrumentalizava a fé e a religião, para explorar seu potencial emocional e simbólico, para criar um 

vínculo com a população, utilizando narrativas alinhadas a valores sagrados. 

André Mendonça não foi o primeiro evangélico a assumir um cargo de tamanha 

envergadura no Judiciário. Antes dele, José Carlos Moreira Alves, também membro da Igreja 

Presbiteriana, foi ministro do SFT de 1975 a 2003 e presidiu a Corte entre 1985 e 1987. Mas Moreira 

Alves não ficou marcado por sua confissão evangélica durante sua atuação no STF, tendo adotado 

uma postura mais técnica, sem trazer a religião para o centro de suas decisões ou do debate público, o 

que foi muito diferente do contexto que acompanhou a indicação de André Mendonça, explicitamente 

pautada em sua identidade evangélica. 

Aqui, convém lembrar que desde sua posse no Supremo Tribunal Federal, o ministro 

André Mendonça tem participado de importantes decisões que refletem seu comprometimento com a 

Constituição Federal de 1988 e com a garantia de direitos fundamentais, tais como aquelas que 

envolveram o acesso de pessoas trans ao Sistema Único de Saúde - SUS (ADPF 787) e a penalização 

por recusa ao bafômetro (RE1224374). O mesmo não ocorreu com o caso Fernando Francischini, 

deputado estadual do Paraná, cassado em 2021, acusado de disseminar desinformação sobre as 

urnas eletrônicas, quando o ministro votou pela manutenção da liminar que restaurava o mandato, com 

base na defesa de princípios constitucionais e com o discurso mais garantista e conservador que 

assumiu desde sua indicação, ao contrário da maioria dos ministros que entenderam que a propagação 

de desinformação sobre o sistema eleitoral compromete a própria democracia.  

O caso Fernando Francischini foi paradigmático da tentativa do STF de coibir a 

disseminação de fake news pelos políticos brasileiros, o que não significa dizer que tenha tido o condão 

de evitar propagações que culminaram em atentados contra o Estado Democrático de Direito, em 8 de 

janeiro de 2023, uma semana após Luiz Inácio Lula da Silva subir a rampa do Palácio da Alvorada, 



 
INSTRUMENTALIZAÇÃO DA FÉ E DA RELIGIÃO: a racionalidade e a irracionalidade do sagrado no Brasil 

contemporâneo 

 

949 

 

numa solenidade na qual não houve a transmissão da faixa presidencial, mas que contou com a 

multidão que lotou a Esplanada dos Ministérios em Brasília, em 01 de janeiro de 2023, e que teve a 

cobertura da Imprensa nacional e internacional.  

Nessa perspectiva, o Brasil tem acompanhado a tendência de avanço da extrema direita 

na esfera política na América Latina, onde o fundamentalismo religioso tem servido para impactar as 

jovens democracias e colocá-las em situação de constante ameaça, como já havia ocorrido por ocasião 

do Golpe que resultou o impeachment de Dilma Rousseff de 2016 e a prisão de Luiz Inácio Lula da 

Silva às vésperas da eleição presidencial de 2018, que deu vitória a Jair Messias Bolsonaro. 

A mobilização da extrema direita bolsonarista, a questionar os resultados das urnas nas 

eleições presidenciais de 2022, fechar estradas e avenidas, propagar discursos de ódio e fake news 

etc., culminou no dia 8 de janeiro de 2023 com a depredação das sedes dos Três Poderes em Brasília 

e a destruição de obras de arte da cultura brasileira. Nas invasões amplamente expostas pela imprensa 

nacional e internacional, estima-se que cerca de 5.000 pessoas participaram desses ataques. Muitas, 

vestidas de verde e amarelo, portando Bíblias na mão, cantavam hinos evangélicos que diziam de uma 

guerra espiritual contra o inimigo em comum, o mal representado por Lula, STF, esquerda, comunismo, 

marxismo e o que mais pudesse ser considerado como alvo a ser destruído. Contaram para tanto com 

o financiamento de pastores e pastoras evangélicos, dentre os quais figuram Magno Malta, Silas 

Malafaia, Josué Valandro e Ana Marita Terra Nova. 

Decerto, os evangélicos não foram os únicos a apoiar as invasões, pois líderes religiosos 

de diversos segmentos, como os da igreja católica, dos centros espíritas kardecistas e da União do 

Vegetal (religião ayhuasqueira), por exemplo, se fizeram presentes e estimularam pelas redes sociais a 

animosidade política, como pode ser visto nas matérias divulgadas pela Imprensa e nas postagens em 

redes sociais. Como hoje é amplamente sabido, tudo contou com a anuência de militares e de 

empresários. 

Não é novidade que, para chegar ao poder é preciso vencer eleições e para vencer 

eleições não se pode negligenciar os diversos segmentos sociais. Ao chamar a atenção dos leitores 

para as inúmeras acusações endereçadas aos evangélicos de apoiar movimentos políticos de extrema 

direita ou de agirem mobilizados por ideologias fundamentalistas, Spyer (2020) adverte sobre as 

consequências do distanciamento de partidos políticos da esquerda em relação à comunidade 

evangélica. Sem negar o fundamentalismo explícito nas ações e discursos de personalidades 

conhecidas dentro e fora do mundo evangélico, ele insiste na necessidade do diálogo religioso e traz 

dados relevantes acerca de como a dificuldade de comunicação entre os grupos progressistas e os 

grupos evangélicos impactou resultados eleitorais contrários a pautas progressistas.    



Marinina Gruska Benevides e Gerson Augusto de Oliveira Júnior 

950 

 

Desde 2016 foi criada a Frente Evangélica pelo Estado de Direito, cujos esforços não 

foram suficientes para conter o avanço da instrumentalização da fé e da religião que contribuiu para a 

vitória a Jair Messias Bolsonaro nas eleições presidenciais.  

Conquanto pesquisas do Datafolha tenham divulgado que apenas 28% do evangélicos 

votaram em Lula e que sejam esses parte dos segmentos religiosos que mais apoiaram as invasões 

das sedes dos Três Poderes, a busca do voto evangélico pelo, então, candidato Luiz Inácio Lula da 

Silva, em encontro a dez dias do segundo turno da eleição presidencial de 2022, é apontada como 

relevante para diminuir o distanciamento de partidos políticos progressistas em relação à comunidade 

evangélica.  

Antes tarde do que nunca. A carta a evangélicos assinada por Lula, lida no encontro com 

lideranças evangélicas e que contou com mais de 300 convidados, tanto criticou o uso eleitoral da fé, 

como defendeu a liberdade religiosa, rebatendo fake news sobre o fato de que, se eleito, as igrejas 

evangélicas seriam fechadas. Além de reforçar sua postura contra o aborto, enfatizou que foi 

justamente em seu governo que essas igrejas mais cresceram em termos numéricos e em diversidade 

de segmentos.   

Os líderes da Frente Evangélica pelo Estado de Direito, por seu turno, destacaram que 

não se vivia mais nos tempos nos quais seria suficiente ressaltar a liberdade de consciência política 

para dizer o apoio a determinado candidato, considerando a ameaça representada pela perspectiva de 

vitória de Jair Messias Bolsonaro. Além de mencionarem o papel da Frente no combate ao golpe contra 

a Presidenta Dilma Rousseff e, também, de ameaças das forças reacionárias sustentadas pelo governo 

federal e pelo presidente, a controlar ações de setores da Polícia Federal e das Forças Armadas, 

depositaram na reeleição de Lula a esperança de trazer de volta ao Brasil a plenitude do Estado de 

Direito. Bolsonaro não foi somente enquadrado como uma ameaça democrática, mas como um 

verdadeiro “anticristo”, como se evidenciava em suas políticas negacionistas na pandemia, no retorno 

do País ao mapa da fome e na liberação de armas de fogo.    

Como parte de uma verdadeira guerra religiosa que utiliza armas de igual potencial 

simbólico, a Segunda Carta de Paulo aos Tessalonicenses foi usada pela Frente para embasar a 

interpretação do Estado de Direito como força civil instituída por Deus e para deter forças destruidoras 

do Anti-Messias que Jair Messias Bolsonaro encarnava, quer na responsabilidade que tinha pela 

destruição de seres humanos pela Covid-19, quer pela fome, armas, violência generalizada e seletiva 

contra populações indígenas, negra, mulheres e minorias LGBTQI+. 

De fato, a força política dos evangélicos é algo que vem atraindo a atenção de estudioso 

do fenômeno religioso, especialmente quando um olhar sobre o passado recente da história do Brasil 

leva à constatação de que os evangélicos representavam uma pequena parcela da população 



 
INSTRUMENTALIZAÇÃO DA FÉ E DA RELIGIÃO: a racionalidade e a irracionalidade do sagrado no Brasil 

contemporâneo 

 

951 

 

brasileira, sem representação significativa nas instâncias governamentais e alvo de diversos 

preconceitos.  

No início dos anos de 1970, o número de evangélicos era de apenas 5% do contingente 

populacional do País. Andar pelas ruas, exibindo a Bíblia, mostrar desenvoltura para citar versículos e 

relatos sobre a vida da Jesus eram atributos marcantes dos evangélicos de todas as vertentes. Os 

pentecostais, então, atuavam de maneira mais incisiva, objetivando atrair adeptos para suas igrejas e 

congregações. Até hoje, é comum encontrá-los fazendo pregações em locais públicos e com intenso 

movimento de transeuntes, tais como praças, paradas de ônibus e entrada de eventos esportivos.   

Hoje os evangélicos estão entre um terço da polução adulta brasileira e apresentam 

tendência de crescimento numérico. Embora sejam inúmeras as estimativas de que nas próximas 

décadas o Brasil será um país majoritariamente evangélico, segundo Alves, Cavenaghi, Barros & 

Carvalho (2017), parece prematuro afirmar uma hegemonia religiosa no Brasil. O que ocorre é que se 

passa por uma profunda transição religiosa. Em 1950, quase a totalidade da população (93,5%) 

brasileira era de católicos; os evangélicos eram apenas 3,4%. Sete décadas depois, o percentual de 

declarados católicos caiu para 64,6% e os evangélicos já somavam 22,2%, para não dizer do 

crescimento de adeptos de outras religiões e de pessoas que se declararam sem religião. Isso significa 

uma transição marcada pela mudança na correção de forças entre os dois maiores grupos cristãos, 

com a queda dos católicos e a ascensão dos evangélicos.  

Se antes, mesmo num cenário dominado por católicos, os evangélicos não se intimidavam 

diante dos preconceitos religiosos evidentes na sociedade brasileira, há muito marcada pela 

intolerância com a diversidade, eles hoje promovem metas que, no dizer de Giddens (2001), são 

sobremaneira mundanas, tais como aquelas que se destinam a angariar fundos e conquistar 

seguidores.  Se outrora eles exibiam a Bíblia como um sinal diacrítico de pertencimento a um segmento 

religioso diferenciado, como estratégia de afirmação e positivação de suas identidades religiosas, 

diante dos preconceitos, hoje eles desafiam lógicas relativas ao recolhimento característico das 

celebrações antes tidas como ligadas aos prazeres da carne e, consequentemente, ao pecado e à 

condenação de suas almas.  

É o que pode ser visto no Carnaval de 2025, diferentemente dos costumeiros retiros que 

os afastava da “festa da carne”. Segundo divulgado pelo Observatório Evangélico (2025) e noticiado na 

Imprensa nacional, as igrejas evangélicas desfilaram nas ruas do Rio de Janeiro, com blocos de foliões 

jovens dançando, tocando bateria e transmitindo mensagens religiosas, como estratégia de aproveitar 

o grande fluxo de pessoas e atrair tanto os fiéis quanto os curiosos. 

Como um fenômeno de massas importantíssimo no Brasil contemporâneo, se o 

cristianismo evangélico expressa a instrumentalização da fé e da religião para conquistar espaços de 



Marinina Gruska Benevides e Gerson Augusto de Oliveira Júnior 

952 

 

poder na política nacional, ele igualmente expressa que a força do sagrado está longe de desaparecer 

do horizonte existencial humano.  

Além disso, o que deve ser compreendido, de fato, ao contrário da recorrente afirmação 

de que determinadas questões são indiscutíveis, é que política e religião estão profundamente 

entrelaçadas na sociedade brasileira. E não esqueçamos do futebol! Que o digam os “atletas de Cristo” 

que ficaram famosos desde o final dos anos de 1980 e início dos anos de 1990, cujo gesto mais 

conhecido é o ato de apontar para o céu após marcar um gol, como um jeito de agradecer a Deus 

publicamente e de usar o esporte como ferramenta de conexão com as pessoas. Mas isso é assunto 

para um outro artigo... 

 

4    CONCLUSÃO  

 

A análise da instrumentalização da fé e da religião na política brasileira evidencia a 

complexidade desse fenômeno, que tem ganhado centralidade nas disputas eleitorais recentes. A partir 

de reflexões teóricas sobre a racionalidade e a irracionalidade do fenômeno religioso, ficou claro que a 

religião não se limita ao âmbito espiritual, mas se projeta como força mobilizadora de identidades, 

afetos e interesses políticos, entre os quais o de formulação e execução de políticas públicas.  

O protagonismo dos evangélicos no apoio a pautas conservadoras e em estratégias 

eleitorais reflete a consolidação de uma agenda política que se articula em torno de valores morais, 

familiares e de defesa de liberdade religiosa, frequentemente mobilizados como instrumentos de 

legitimação e disputa de poder. Exemplos concretos das duas últimas eleições presidenciais 

demonstram como líderes religiosos atuaram ativamente no processo político, orientando fiéis e 

estabelecendo pontes entre igrejas e candidatos. 

Por fim, o estudo reforça que a instrumentalização da religião no Brasil contemporâneo 

não apenas influencia a formação do voto, mas também contribui para a polarização e a construção de 

narrativas que desafiam a laicidade do Estado. A compreensão desse processo é fundamental para o 

debate sobre a democracia brasileira e para a análise do papel das crenças religiosas no exercício do 

poder e na construção de projetos políticos, de modo geral, bem como no de formulação e execução de 

políticas públicas, de modo específico. 

 

REFERÊNCIAS 
 

ALVES, J. E D., CAVENAGHI, S., BARROS, L. F. W., & CARVALHO, A. A. Distribuição espacial da 
transição religiosa no Brasil. Tempo Social, 29(2), 215-242. Disponível em: REVISTAS.USP. SP.   
 



 
INSTRUMENTALIZAÇÃO DA FÉ E DA RELIGIÃO: a racionalidade e a irracionalidade do sagrado no Brasil 

contemporâneo 

 

953 

 

AL VES, Rubem. O que é Religião? São Paulo: Ars Poética Editora, 1984. 
 
______. O Enigma da religião. São Paulo: Paulinas, 1975.   
 
BERGER, Peter L. O dossel sagrado: elementos para uma teoria sociológica da religião. São Paulo: 
Paulus, 1985. 
 
______. Rumor de Anjos: a sociedade moderna e a redescoberta do sobrenatural. Tradução de José 
Carlos Barcelos. Petrópolis: Editora Vozes, 2018 
 
DOUGLAS, Mary. Pureza e Perigo: uma análise de conceitos de poluição e tabu. Tradução de 
Margarida Vale de Gato. Lisboa: Edições 70, 1991.  
 
DUMONT, Louis. O individualismo: uma perspectiva antropológica da ideologia moderna – elementos 
para uma teoria da religião. Tradução de Lígia S. Junqueira. Rio de Janeiro: Rocco, 1987. 
 
DURKHEIM, Émile. As formas elementares da vida religiosa - o sistema totêmico na 
Austrália. Tradução de Paulo Neves. São Paulo, Martins Fontes, 1996. 
 
ELIADE, Mircea. Imagens e símbolos: ensaio sobre o simbolismo mágico-religioso. São Paulo: 
Martins Fontes, 1991. 
 
____________. O sagrado e o profano. Tradução de José Carlos de Lima. São Paulo: Martins Fontes, 
2001. 
 
____________. Tratado de história das religiões. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 
 
FREUD, Sigmund. Totem e Tabu. Tradução de Paulo Cesar de Souza. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2014. 
 
______. O Futuro de uma Ilusão. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2010. 
 
GIDDENS, Anthony. Sociologia. Tradução de Sandra Regina Netx. 4ª. ed. Porto Alegre: Artmed, 2007. 
 
MESLIN, Michel. Fundamentos de Antropologia Religiosa - A experiência humana do divino. 
Tradução de Orlando dos Reis. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 
 
MORIN, Edgar. O método 1: a natureza da natureza. 4ª. ed. Tradução de Maria Alice Sampaio Dória e 
Edgard de Assis de Carvalho. Porto Alegre: Sulina, 2005. 
 
OTTO, Rudolf. O sagrado: os aspectos irracionais na ideia do divino e sua relação com o racional. 
Tradução de Rubens Rusche. São Paulo: Editora Vozes, 2010.   
 
TYLOR, Edward B. Cultura Primitiva: pesquisas sobre o desenvolvimento da mitologia, filosofia, 
religião, linguagem, arte e costumes. Tradução de Marina Laís Fonseca São Paulo: Editora Italiana, 
1973.  
 
WEBER, Max. Economia e Política: fundamentos da Sociologia Compreensiva. Tradução de Regis 
Barbosa e Karen Elsabe Barbosa. Brasília: Editora UNB, 1999. 



Marinina Gruska Benevides e Gerson Augusto de Oliveira Júnior 

954 

 

 
______. A ética protestante e o espírito do capitalismo. Tradução de José Marcos Mariani de 
Macedo. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 
 
 
 
Notas  
 
1 O mysterium temendum expressa o sentimento de ser criatura diante de um criador (Otto, 2010). 

 

 


